
Международный институт соционики 
 

 

 
68 № 2, 2006 

ИСТОРИЯ И КУЛЬТУРА ОБЩЕСТВА 

УДК 159; 39; 610; 930 

Бердышев Г. Д. 

ВЕДИЧЕСКАЯ МЕДИЦИНА ТРИПОЛЬСКОЙ ЦИВИЛИЗАЦИИ 

Киевский национальный Университет им. Тараса Шевченко 

 

Описаны реконструированные методы медицины трипольской культуры 

(III тыс. до н. э.). Показано, что трипольская медицина лежит в основе ведической 

медицины, применяемой и в настоящее время. 

Ключевые слова: трипольская культура, трипольская медицина, ведическая 

медицина. 

 

 

Трипольская цивилизация существовала на юго-западе Украины (территория от 

Днепра до Днестра и Дуная), на .востоке Молдовы, Румынии, Болгарии с 5-го, точнее с 

4200т. до н. э. до первой половины 3-го тысячелетия, до 2750 г. до н. э. (медно-каменный и 

бронзовый века) [23-26]. Трипольцы осуществили переход от собирательной до производя-

щей формы хозяйствования, имели развитое земледелие и животноводство [27]. Они выра-

щивали три вида пшеницы, просо, бобовые культуры,  успешно развивали ремесла — гон-

чарство, ткачество, обработку камней, костей и шкур. Жили трипольцы в поселениях из 

1,2,3-хэтажных домов, расположенных на большой территории (до 450 га) концентрически-

ми кругами с защитной внешней стеной. Они вплотную подошли к государственности и 

изобретению письма [16]. Трипольская цивилизация существовала около трех тысяч лет, 

затем исчезла. Предполагают, что часть трипольцев ушла в Иранское нагорье и далее в Ин-

дию, часть смешалась с местными скотоводами и земледельцами, дав начало праиндо-

европейцам, а через тысячелетие и праславянам [1, 5, 7, 9, 11, 17]. 

Академик Б. А. Рыбаков в книге «Язычество древних славян» выдвинул следующую 

схему становления славянского суперэтноса, которую развил Ю. А. Шилов в своих трудах 

[23-26]. 

1. Пращурский период восходит к гипотетической пра-Аратте ледниковой эпохи, ко-

торая сложилась в 19-12 тысячелетиях до н. э. между Дунаем и Волгой, Карпатами и Кавка-

зом. 

2. Протославянский период восходит приблизительно к 6200 г. до н. э. и соответ-

ствует истории проиндоевропейцев, а затем индоевропейской Аратты с центром в Подуна-

вье и Поднепровье (Трипольская и генетически предшествующая ей археологическая куль-

тура). 

3. Праславянский период соответствует образованию аратто-арийской (Ориано-

приморской) части Аратты, образовавшейся вследствие потопа (обусловленного соединени-

ем Черного моря со Средиземным). Одновременно в конце IV тыс. до н. э возникает Шумер. 

4. Славянский период начался в 2300 — 1700 годах до н. э. с началом переселения 

части индоевропейцев из нижнеднепровья в Малую Азию и далее в Индию. 

5. Русский период начинается с ХІІІ века до н. э. — времени Богомира «Велесовой 

книги», наследника Гомера эпохи Трои. 

Украинцы — отдаленные потомки трипольцев, которые смешались с аборигенами, 

жившими здесь с ледникового периода [20, 21, 22]. 

К сожалению, некоторые авторы этого не признают. Например, К. Маркс писал о 

«южнорусском народе», т. е. об украинцах: «Они даже не славяне, не принадлежат к индо-

германской расе и являются чужеродной нацией, которую нужно отбросить за Днепр». 

Однако подобная точка зрения не была воспринята современной наукой. 

В свое время получила большой резонанс книга итальянца Мавро Орбини «Историо-

графия начала имени, славы и распространения народа славянского» (издана в 1601 году, 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 2, 2006 69 

переведена на русский язык и издана в Санкт-Петербурге в 1722 году). Написанная на осно-

ве ныне утраченных материалов древних библиотек, она четко выявила «миротворческие» 

приоритеты Северной Припонтиды (Праукраины). В ней М. Орбини на имеющихся в то 

время научных материалах показал, что «Припонтида» (Южная Русь, Украинская земля) 

была не только «этнообразующим котлом» Европы, но и главным горнилом ее духовности и 

земледельческих технологий. 

В СССР эта книга была запрещена и затерялась в библиотеках Западной Европы . 

Однако с образованием самостоятельного Украинского государства процесс восстановления 

исторической справедливости восторжествовал, стали появляться статьи, учебники и солид-

ные монографии, созываться международные конференции, свидетельствующие о том, что 

Украина — это действительно колыбель индоевропейской цивилизации. У этой животрепе-

щущей концепции есть романтические адепты, осторожные, трезвомыслящие сторонники, 

политически зашоренные критики. 

Самые старые книги на свете — «Веды», «Самхиты», «Упанишады» были записаны 

в Древней Индии [4, 5, 8, 12, 14, 15, 19, 21–30]. По авторитетному утверждению академика 

Рыбакова, «Веды» созданы в Триполье и в течение веков и тысяч лет передавались изустно, 

пока не изобрели в Индии искусственный божественный язык санскрит и не записали их на 

нем в виде «Вед» — (сборников гимнов и песнопений). Индийские «Веды» были записаны 

на санскрите в 1400–1300-х годах до н. э., и с тех пор они живут в книгах и богослужениях. 

Реконструируя ведическую медицину Триполья, я проанализировал гимны и мифы 

Ригведы, прокомментированные Ф. Б. Я. Кейпером, Т. Я. Елизаренковой, В. Н. Топоровым и 

другими авторитетными исследователями. Проанализированы более поздние индийские Ве-

ды, в частности Аюрведа, Атхарведа, а также Упанишады, Самхиты и другие древнеиндий-

ские произведения, в том числе представленные в энциклопедическом двухтомнике «Мифы 

народов мира» под редакцией С. А. Токарева. Изучена этнография индоевропейских наро-

дов по монографиям Д. Л. Фрезера, Р. Б. Пандея, Н. Н. Велецкой, Б. А. Рыбакова, 

Ю. А. Шилова и др. Привлечены данные ботаники, зоологии, современной аюрведы — ин-

дийской медицины, которую я изучал в Дели, работая экспертом-консультантом в Бюро 

Юго-Восточной Азии Всемирной организации здравоохранения. 

При реконструкции здорового образа жизни, медицины и кухни Триполья по совре-

менной Аюрведе необходимо помнить, что за многие тысячи лет в жаркой Индии они зна-

чительно изменились. Например, современная аюрведическая кухня включает рис, карто-

фель, которых не было у трипольцев. Однако я исхожу из того, что основные принципы 

аюрведы, зародившиеся в Триполье, сохранились в священных книгах и в освященной рели-

гией оздоровительной практике индийского народа. В народной медицине славян — далеких 

потомков трипольцев — также сохранились многие черты системы оздоровления родона-

чальников человеческой цивилизации. В славянских мифах волшебную целительницу назы-

вали Бабой Ягой (ассоциация с индийской йогой). Система здоровья древних украинцев, 

названная русским закалом, сформировалась под влиянием наших дальних предков три-

польцев. 

Аюрведа впервые была записана в Ведах, самом древнем на Земле письменном па-

мятнике. Впоследствии многие из этих текстов были утеряны, но большая часть аюрведиче-

ского знания сохранилась. 

В Триполье были созданы Аюрведа, Йога и Тантра, которые были развиты и записа-

ны на санскрите в древней Индии, куда пришла часть населения с берегов Днепра. О них 

говорится в Ведах и Упанишадах. Из Индии эти достижения наших далеких предков три-

польцев сейчас распространяются по всему миру. Аюрведа — наука от том, как жить, со-

храняя здоровье и долголетие. Йога — наука о том, как обрести  единение с божественной 

истиной посредством специальных физических упражнений. Тантра в Триполье рассматри-

валась в качестве прямого пути овладения божественной энергией, необходимой для про-

должения человеческого рода. 



Международный институт соционики 
 

 

 
70 № 2, 2006 

Аюрведа относится к Упаведам — поддерживающим Ведам, которые состоят из че-

тырех частей — Аюрведы, Гандхарваведы, Дханурведы и Стхапатяведы, которые поддер-

живают соответственно Ригведу, Самаведу, Яджурведу, Атхарваведу. Аюрведа поддержива-

ет Ригведу. В Ведах аюрведическим знаниям посвящена так называемая Великая тройка 

(Брихаттрайя) — Чиранасамхита, Сушрута-Самхита, Вагбхай-Самхита, а также малая трой-

ка (Лагхутрайя) — Бхав-Тракаш-Самхита, Шарнгадхар-Самхита, Мадхав-Нидан-Самхита. 

Наиболее авторитетна Чарака-Самхита, посвященная внутренним болезням. В Сушрута-

Самхите описываются заболевания уха, горла, носа, глаз, а также болезни, требующие хи-

рургического вмешательства. Текст Вагбхат-Самхиты посвящен общей медицине. Бхав-

Пракаш-Самхита подробно рассматривает действие различных веществ на физиологию 

нормального и больного человека, а Шарнгадах-Самхита — лекарственные растения и пре-

параты, полученные из них. Мадхав-Нидан-Самхита посвящена способам диагностики раз-

личных заболеваний. 

При высокой плотности населения в городах трипольцы имели развитые медицину и 

гигиену питания. Их носителями были жрецы, которые на протяжении многих поколений 

передавали свои знания устно. Трипольцы осознали необходимость борьбы с болезнями и 

смертью. Вот что говорится по этому поводу в Ригведе: «Прочь, о смерть! Ступай другим 

путем! Твой собственный (путь) иной, чем путь, исхоженный. Тебе, зрящей и внемлющей, я 

с богами говорю: «Не поражай ни наших детей, ни мужей!» (РВ Х.18.1.5). 

Ригведа призывает сыновей способствовать сохранению здоровья и воскрешению 

отцов. 

Однако основным источником знаний о трипольской медицине стали Ригведа, 

Атхарваведа и особенно Аюрведа. Трипольцы вели здоровый образ жизни, который лег в 

основу позднейшего русского закала, они использовали природное лечение посредством ди-

еты, воды, психотерапии, очищения организма, йоги, массажа, втирания растительных ма-

сел, глины, пиявок, аромо- и цветотерапии, растительных декоктов, чурнасов, чхритаков, 

гутисов, разаянов и других специфических лекарств, сохранивших свое значение в совре-

менной Аюрведе. 

Жрецы Триполья знали анатомию человека, производили трепанацию черепа, умели 

расчленять тело. У них не было веры в загробную жизнь. Ранние трипольцы верили в идею 

возрождения к новой жизни Матерью-Землей, однако у поздних трипольцев эта идея стала 

подменяться идеей загробного существования и бессмертия. Это привело к семейным захо-

ронениям и перезахоронениям в могилах катакомбного типа. «Возрастание количества рас-

члененных скелетов, прижизненно и посмертно трепанированных черепов и т. п. указывает 

на углубление жрецов в организм человека, на их попытку найти внутреннюю возможность 

бессмертия» — пишет Ю. А. Шилов (Победа, с.89). 

Аюрведа — это и ядро истории индийской медицины. «Аюр» означает «жизнь», «ве-

да» — «знание». С санскрита «Аюрведа» переводится как «наука о жизни». 

Трипольцы знали, что сердце человека — главный орган жизни, изготавливали его 

модель из смолы и хоронили вместе с трупом. Средняя продолжительность жизни поздних 

трипольцев была 30,2 года. Средняя продолжительность жизни взрослого населения в Три-

полье составляла 36,8 года [15]. 

В Атхарваведе (АВ) выражено представление трипольцев о продолжительности 

жизни людей. «Пусть создадут тебе все боги срок жизни в сто осеней» (АВ II, 13.4). 

Все болезни, считали трипольцы, насылает бог Варуна — хранитель вселенского ра-

зума и порядка — за грехи человека, выражающиеся в нарушении божественного порядка. 

Поэтому основным методом лечения были заговоры, заклинания, гимны богу Варуне и его 

помощникам — двум конеподобным божествам Ашвинам. Хотя медицина трипольцев еще 

не выделилась от магии, в ней было много рационального. 

Для облегчения родов использовали заклятия типа встречаемых в Атхарваведе:  

Четыре стороны у неба, 

Четыре также у Земли: 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 2, 2006 71 

Боги вместе вызвали зародыш. 

Да раскроют они (роженицу) для родов! 

(АВ 1.11.2 и др.). 

Приведу гимн из Атхарваведы «О кашле». 

Как мысли и желанья 

Улетают далеко и быстро,  

Так лети и ты, о кашель, 

Прочь за мыслями далеко. 

 

Как те стрелы самые острые, 

Что летят далеко и быстро, 

Так лети и ты, о кашель, 

Сгинь, чтоб и следа не осталось. 

 

Как сверкающий луч солнца, 

Что летит далеко и быстро, 

Прочь улетай и умри, о кашель, 

В далекие морские глубины. 

В «Ригведе» есть гимн о предохранении от лихорадки. В ней и Упанишадах, Самхи-

тах встречается около 300 названий разных органов человека и заболеваний глаз, ушей, 

сердца, желудка, легких, кожи, мышц, нервной системы, перечисляются болезни воспаления 

глаз, золотуха, астма, камни в почках, водянка, ревматизм, проказа, эпилепсия и т. д. 

В арсенал трипольской Аюрведы входили водолечение, диета, глинотерапия, лече-

ние медом, магические заклинания богов, противодействие демонам. Здоровое питание 

включало различные каши, приготовленные из зерновых, молоко, мед. Как скотоводы, они 

не отказывались и от мяса. 

В погребальных обрядах трипольцы использовали антропоморфные статуэтки из 

глины с примесью проса, различных сортов ячменя и пшеницы — полбы одно- и двузернян-

ки. 

Трипольцы использовали толченые раковины не только для изготовления глиняной 

посуды, но и для приготовления воды (процеживая ее через песчаные фильтры для обогаще-

ния минералами, содержащимися в скелете раковин и т. д.). 

Примесь толченых раковин в керамике трипольцев встречается на всем протяжении 

энеолита — в эпоху бронзы и позже. Чешуйки раковин обеспечивают лучшую спекаемость 

керамики при минимальной температуре, достигаемой на простом костре. Вода, хранимая в 

таких глиняных сосудах трипольцев, обогащалась ионами кальция, легко усваиваемыми их 

организмом.  

В «Ригведе» и других ведах часто упоминается вода в ее различных формах (водяной 

зародыш, водяная бадья, раскованные ручьи, дождевые тучи и т. д.). Трипольцы считали во-

ду основой жизни. Чистая вода была условием их здорового образа жизни. Вот почему в Ве-

дах часто обыгрывается вода. В одном из гимнов «Ригведы» говорится: 

Реви, греми, вложи зародыш! 

Летай вокруг на колеснице, полной воды! 

Тяни хорошенько (кожаный) мешок с водой, 

Развязанный внизу! 

Да сравняются холмы и долы! 

(Ригведа V.83.7) 

«Использование меда уходит в доарийское, индоевропейское прошлое — поэтому 

неслучайна его близость к древнейшим божествам «Ригведы»», — пишет Ю. А. Шилов в 

«Прародине Ариев» (Киев, Синто, 1995, с.234).Трипольцы широко использовали продукты 

пчеловодства не только для укрепления здоровья и лечения болезней, но и для приготовле-



Международный институт соционики 
 

 

 
72 № 2, 2006 

ния оздоровительных напитков типа арийских амрита и сомы (наркотический напиток из 

мухомора и меда). 

Божественные конеподобные близнецы Ашвины, повелители рассветов и сумерек, 

воспринимались также целителями, излечивая главным образом медом. Увидев «везущую 

(по небу) мед колесницу», трипольцы просили Ашвинов «окропить нас кнутом, полным ме-

да! О Ашвины, привезите нам питание, коснитесь нас кнутом, полным меда, продлите срок 

жизни, смахните недуги, отвратите враждебность, будьте (нам) помощниками!» (Ригведа, 

1.157.4). 

Естественно, что между местным и пришлым населением происходили вооруженные 

столкновения, о чем свидетельствуют многочисленные повреждения на скелетах из неоли-

тических некрополей. Например, на черепе №16 из Васильевки II сохранился след от удара 

копья или стрелы; на черепе №18 — круглая вмятина от удара тупым предметом и т. д. На 

черепе №64 из Ясиноватки есть пролом овальной формы, в середине которого сохранились 

частично сросшиеся поврежденные кости. На некоторых черепах зафиксированы следы 

прижизненного хирургического вмешательства — искусственной трепанации, наличие ко-

торой свидетельствует о достаточно высоком уровне медицинских знаний. Оно было сдела-

но быстрым вращением сверла с острием полукруглой или шарообразной формы. Такая 

форма предотвращала проваливание сверла внутрь черепа и повреждение мозга. Интересно, 

что после такой операции человек жил по крайней мере еще два года. 

Трипольцы носили лечебно-защитные пояса, перевязи, булавки, амулеты с религиоз-

ной символикой, использовали скипетры, жезлы, посохи, булавы. Пояса и перевязи полага-

лись всем мальчикам при достижении половозрелости и переходе в ученики. Пояса уподоб-

лялись пуповине. Девочкам такая пуповина не требовалась. 

Для растирания зерен в муку использовали специальные камни-растиральники, да-

вильники, зернотерки. Жерновов у трипольцев не было. Каменным пестом в бронзовом со-

суде выжимали соки для приготовления амриты, вина из винограда. Зернотерки иногда по-

мещали в могилы стариков для их омолаживания. Бронзовые ножи и сосуды помещали близ 

головы покойника в надежде, что с их помощью он обретет напиток бессмертия. 

В ведийскую эпоху важную роль играла Аюрведа — буквально «наука о долголе-

тии». Название указывает, по-видимому, на первоначально распространенное представление 

о том, что главная цель медицины — отыскание способов продления жизни человека. То же 

представление отражено и в созданных позже трактатах, посвященных лечению конкретных 

заболеваний, причем обеспечиваемое правильным режимом и лечением здоровье восприни-

малось как средство к достижению этой цели. Считалось, что человек должен не только дол-

го жить, но и избавляться от страданий, причиняемых физическими недугами. В этом смыс-

ле все индийские медицинские сочинения по праву называются «аюрведическими». 

Средства народной медицины, возникшей задолго до появления научных дисциплин, 

передавались из поколения в поколение, тайны врачевания свято оберегались, и таким обра-

зом древнейшие предписания сохранились до более позднего времени, когда были зафикси-

рованы. Естественно, что медицинские знания той архаической эпохи еще не отделялись от 

магии. Освобождение от болезней, а также защита от злых духов рассматривались как мо-

нополия жрецов. Исцеляя людей, они вроде бы следовали примеру божеств, обладающих, 

согласно Ведам, властью над недугами. Эта тема детально разработана в гимнах «Ригведы». 

В случае болезни или ранения обращались прежде всего к божественным близнецам Ашви-

нам — «небесным врачевателям», наделенным способностью излечивать любые заболева-

ния и предохранять от преждевременного старения. Неоднократно упоминался в связи с 

этим и бог Рудра, которого в позднейших текстах величали «первым божественным исцели-

телем». Еще теснее эта тема связана в древнейшей из Самхит с культом «владыки вод» Ва-

руны. 

В сознании людей той эпохи всякий недуг вызывался прежде всего гневом богов за 

совершенные грехи. Варуна — «хранитель вселенского равновесия и порядка» — безжа-

лостно награждал болезнями людей, виновных в нарушении этого порядка. Кары распро-



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 2, 2006 73 

странялись не только на человека, но на животных и даже на растения. Чтобы получить 

прощение, трипольцы пели «гимны об исцелении», приносили жертвы, произносили закли-

нания. «Сто тысяч лекарств есть у тебя, о царь, — обращались они к Варуне. — В водах 

твоих нектар бессмертия, в них — могучая сила исцеления». Один из текстов «Ригведы», 

посвященный Соме, носит название «Хвала лечебным травам». Он свидетельствует, что 

трипольцы уже тогда знали о лечебных свойствах растений и приписывали им божествен-

ную силу. «Травы, что поднялись из земли в древние времена, что на три века старше бо-

гов,— об их темноцветных 107 силах хочу я говорить»— такими словами открывается гимн. 

И далее: «Тот, у кого в руках запасы трав, подобен царю, окруженному множеством поддан-

ных. Лекарь — вот имя этого мудреца, он поражает демонов и гонит прочь болезнь». Поэт 

просит уберечь от ущерба того, кто выкапывал травы. Любопытно и то, что в «Ригведе» 

употребляется слово «лекарь»; врачевание рассматривалось тогда как профессия. В гимнах, 

например, он упоминается наряду с поэтом и мельником. 

Приведенные данные указывают на сосуществование религиозно-мифологических 

представлений о болезни и лечении с зачатками действительно медицинских знаний. «Ле-

карь» не случайно встречается прежде всего в гимне, посвященном растениям. Использова-

ние лекарственных трав — древнейшая форма медицины у всех народов. Хорошо знали ее и 

трипольцы. Собственно в «Ригведе» это знание предстает еще в мифологизированном виде: 

травы превращаются в богов, требующих поклонения и умилостивительных формул, но са-

ми эти формулы порождены уже вполне конкретным, практическим опытом. 

Ранневедийская мысль отличала болезни врожденные от вызванных инфекцией или 

сменой времен года. Специальный гимн, например, призван предохранять от лихорадки; по-

эт сулит излечение «с помощью жертвенного напитка». В духе наивных представлений о 

происхождении недугов, представлений, распространенных на раннем уровне развития фак-

тически у всех народов, ведийские тексты объясняют всякое внезапное заболевание прояв-

лением злого начала, идущего либо от демонов, либо от проникающих в организм червей. 

Вместе с тем в Самхитах перечисляются разнообразные заболевания глаз, ушей, сердца, же-

лудка, легких, кожи, мускулов, нервной системы: воспаление глаз, золотуха, хроническая 

астма, желтуха, камни в почках, водянка, ревматизм, проказа, эпилепсия и т. д. В текстах 

встречается около трехсот наименований различных частей и органов человеческого тела. 

Несмотря на фрагментарность материала, знакомящего с древнейшим периодом ис-

тории медицины, можно выявить, однако, применение разных форм лечения, в том числе 

хирургии: упоминаются операции при родах, ранениях, полученных в бою, повреждении 

глаз и т. д. В «Атхарваведе» сообщается об употреблении тростниковой палочки в качестве 

катетера. Надо сказать, что и здесь мифологические представления сочетались с вполне ра-

циональными наблюдениями. Религиозное почитание вод предполагало и ту гигиеническую 

пользу, которую несет омовение в условиях любого климата. Впрочем, в вопросах гигиены 

пришедшая с берегов Днепра ведийская медицина, по-видимому, использовала опыт более 

древнего автохтонного населения дравидов. Раскопки городов на Инде, относящихся к ІІІ 

тысячелетию до н. э. (города протоцивилизации Индии Мохенджо-Даро, Хараппа), дали не-

оспоримое свидетельство существования прекрасно налаженной системы водоснабжения и 

канализации, за поддержанием которых строго следили городские власти. Ничего подобного 

не было создано другими древнейшими цивилизациями Востока. 

Большое значение в ведийское время придавалось также диете. Из всей массы про-

дуктов трипольцы всегда выделяли молоко. По утверждению Самхит, этот священный напи-

ток даровал силу и ум, обеспечивал хорошее телосложение, предохранял от болезней; его 

особенно рекомендовали беременным женщинам. Целебным считались также мед и зерно-

вые. Последние советовали давать детям для нормального роста зубов. Позднейшие тексты 

содержали аналогичные наставления: молоко, смешанное с экстрактом растения куркумы, 

рассматривалось как средство от желтухи, масло в сочетании с лекарственными компонен-

тами должно было предохранять от выкидыша, свежесбитое масло предписывали детям и 

беременным женщинам, тщательно очищенное — подросткам для возмужания. Все это де-



Международный институт соционики 
 

 

 
74 № 2, 2006 

монстрирует вполне рациональный взгляд трипольцев той эпохи, взгляд, далекий от магии и 

какого бы то ни было мистицизма. 

Важным моментом мышления поздневедийского периода была получившая особое 

развитие в Упанишадах идея пяти элементов, лежащих в основе всего сущего: земли — 

тверди (притхиви), воды — жидкости (апас), воздуха — ветра или газа (ваю), огня — энер-

гии (дьоти), эфира — пустоты (акаша). Различные их комбинации создавали и человеческий 

организм и всю Вселенную. Каждый из элементов, в свою очередь, разделялся на несколько 

подэлементов, связанных с отдельными функциями организма. Ветру как явлению природы 

соответствовала нервная система, непосредственно контролирующая умственную и физиче-

скую деятельность. Подобные данные содержатся в текстах религиозного или религиозно-

философского характера, датируемых примерно VIII в. до н. э., когда медицина еще не пре-

вратилась в самостоятельную дисциплину. Естественно, что в таких сочетаниях даже соб-

ственно врачебные сведения облекались в форму религиозно-философских категорий. 

Эти древнейшие медицинские трактаты первого тысячелетия до н. э. в Индии соче-

тают в себе вполне рациональное знание, накопленное к тому времени, с отголосками ран-

них мифологических представлений. Они начинаются обычно с рассказа о происхождении 

Аюрведы, в котором сообщается, что творцом ее был бог Брахма и что эта отрасль знания 

появилась в мире раньше человека. Брахма передал секреты врачевания богу Дакшапати (в 

«Ригведе» — покровителю различных дарований), от него они перешли к божественным 

близнецам — Ашвинам, потом к могущественному Индре и, наконец, к мудрецу Бха-

радвадже. Последний собрал мудрецов со всей Индии в гималайской обители и подробно 

изложил им «науку о человеческих болезнях и методах их преодоления для долгой и не-

омраченной страданиями жизни». Авторы трактатов, видимо, вполне сознательно возводили 

зарождение своей науки к богам, характерно, однако, что практическую медицину, по их 

сообщению, на Землю принес не бог, а мудрец. 

Первые медицинские сочинения построены по единому принципу: в них освещаются 

различные разделы Аюрведы. Имеются, впрочем, и некоторые различия, определявшиеся 

направлением той или иной школы. «Чарака-самхита», например, по преимуществу разраба-

тывает вопросы терапии, хотя и другие отрасли медицины (в частности, хирургия) представ-

лены в этом обширном труде, состоящем из 150-ти глав. «Сушрута» же особое внимание 

уделяет именно хирургии, но в ее 184-х главах затрагиваются также вопросы патологии, эм-

бриологии, анатомии, терапии и т. д. Будучи приверженцем хирургии, ее автор особое место 

уделяет анатомированию: любопытно, что вскрытие трупов в целях их изучения никогда не 

встречало в древней Индии и, видимо, в Триполье, какого-либо противодействия. 

Так, в «Сушруте» сказано: «Врач, желающий узнать причину недуга, должен взять 

тело мертвого человека и исследовать каждую ее часть соответствующим образом». Трактат 

рекомендует использовать для этого тела людей нестарых, не перенесших тяжелых заболе-

ваний, не истощенных голодом. Предлагается перед анатомированием освободить труп от 

остатков пищи и поместить его в холодную проточную воду, дабы сохранить от разложения, 

затем с помощью особого деревянного ножа (металлический скальпель может перерезать 

тонкие сосуды и связки) отделить «каждую часть тела — большую или маленькую, внут-

реннюю или внешнюю (начиная с кожи), чтобы выявить ее подлинное «состояние». Кстати 

сказать, в большинстве стран в древности и Средневековье хирургическое рассечение тру-

пов было запрещено (в Китае этот запрет отменили лишь в 1913 г.); античная медицина об-

ратилась к методу анатомического исследования лишь в эллинистическую эпоху (у Гиппо-

крата он еще не упоминается). 

Содержание даже самых ранних индийских трактатов свидетельствует о весьма вы-

соком уровне медицинских знаний, истоки которых следует искать в Трипольской цивили-

зации. В «Чираке» перечисляется не менее 600 лекарственных средств (растительного, жи-

вотного и минерального происхождения), в «Сушруте» — 650. Здесь же описывается более 

300 различных операций и 120 хирургических инструментов. К сожалению, до сих пор не 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 2, 2006 75 

исследовано соотношение привнесенных и автохтонных медицинских знаний в древней Ин-

дии. 

Древнеиндийские лекари, как и трипольские врачи, придавали большое значение вы-

явлению симптомов заболевания. В ведических текстах подробно фиксируются признаки 

туберкулеза, гангрены, желтухи, дифтерита, паралича, бешенства, проказы, эпилепсии и т. д. 

Наблюдения, сделанные в процессе лечения, использовались и в целях построения некоей 

общей медицинской теории, причем болезнь объясняли нарушением изначального равнове-

сия между «телом, душой и разумом». 

Каждый раздел Аюрведы объединял самостоятельные группы заболеваний. К перво-

му — терапии (кая-чикиса), занимавшейся проблемами этиологии болезней, диагностики, 

лечения,— относили обычно такие заболевания, как лихорадка, гастрит, кашель, боли в поч-

ках. При этом рекомендовались лекарства — внутренние и наружные, а также диета. Сле-

дующий раздел — хирургические знания (шалья-тантра) — делится на два подраздела: об-

щую хирургию и гинекологию — акушерство. Преимущества хирургических вмешательств 

особенно подчеркивал Сушрута, однако и другие школы не ставили под сомнение их важ-

ность. 

Отдельную группу составляли болезни уха, горла и носа (отоларингология), сюда же 

включали и заболевания глаз. Психические расстройства (бхута-видья — четвертый раздел 

Аюрведы) в большей мере, чем другие виды заболеваний, рассматривались с традиционных 

мифологических позиций: потеря рассудка объяснялась вторжением в человеческую психи-

ку демонов. При этом отмечалось, что демоны властны только над «душой», физические 

процессы организма оставались вне сферы их влияния. Пятый раздел — педиатрия (кумара-

бхритья) трактовала болезни маленьких детей и новорожденных. Впрочем, наравне с лекар-

ствами здесь широко прибегали к произнесению священных текстов и заклинаниям. Токси-

кология (агада-тантра) изучала симптомы, вызванные прикосновением к ядовитым растени-

ям, минералам, укусами змей, меры первой помощи при отравлениях и их лечение. Список 

ядов даже в наиболее ранних ведических текстах был довольно велик. В этот же раздел вхо-

дило описание змей и ядовитых насекомых. 

Раздел, касающийся разработки стимулирующих средств и вопросов предотвраще-

ния старения организма (расаяна), пользовался особой популярностью. Уже трипольцы ве-

рили в практическое всемогущество лекарств, назначавшихся в этом случае; многие реко-

мендации Вед были явно почерпнуты из повседневного опыта: употребление молока, род-

никовой воды, очищенного масла, меда, исключение из пищи соли (бессолевая диета), спе-

циальные ежедневные физические упражнения. Существенным считалось и соблюдение 

правил нравственного порядка: долгая жизнь обеспечивалась лишь воздержанием, незлоб-

ливостью, душевным покоем и т. п. Специальный раздел ведических текстов посвящен про-

блемам сохранения половой способности у мужчин (ваджи-карана-тантра) и избавления от 

бесплодия. Потеря потенции считалась чрезвычайно опасной для общего состояния орга-

низма, поэтому постоянно подчеркивалась разрушительная роль любых сексуальных экс-

цессов и польза умеренности. 

Отношение древних индийцев, как и трипольцев, к вопросам лечения конкретных 

заболеваний выявляет убеждение, что только весь комплекс физических, психических и ум-

ственных состояний человека определяет его здоровье или нездоровье. Можно сказать, что 

индийская медицина с древних времен никогда не впадала в «узкий физиологизм», типич-

ный для врачебных школ античности и возродившийся во всех позднейших формах запад-

ной медицинской науки (преодоление его началось уже в новейшее время). Древнеиндий-

ский врач обязан был знать психологию, ботанику, биологию, фармакологию, химию и т. п. 

Лечение болезни не прекращалось с выздоровлением; лекарь должен был продолжать 

наблюдение пациента и дальше, чтобы обеспечить полное восстановление функций орга-

низма, гарантирующее здоровое долголетие. 

Физиологические теории индийцев базировались, как отмечалось, на практических 

наблюдениях и демонстрировали свойственный раннему этапу науки дух наивного материа-



Международный институт соционики 
 

 

 
76 № 2, 2006 

лизма. Взгляды, отраженные в их трактатах, в известной мере параллельны воззрениям гре-

ков, хотя, судя по всему, речь идет об общих особенностях развития человеческой мысли, а 

не о каких-либо влияниях или заимствованиях. Древнеиндийские ученые, как и трипольцы, 

полагали, что в основе человеческого организма лежат три главных первоэлемента, которы-

ми определяются и его функции: ветер (ваю), желчь (питта) и флегма (капха). Их отож-

дествляли с принципами движения, огня и размягчения. В соответствии с принятой в Упа-

нишадах концепцией единства индивидуального организма и Вселенной все три элемента 

имеют как собственно органический, так и космический аспект. Ветер в природе — носи-

тель света, прохлады, распространяющегося в пространстве звука, быстро несущихся пото-

ков; будучи невидимым, он таит в себе непостижимые разумом могущественные тайные си-

лы. Внутри тела он «заведует» системами, связанными с движением: кровообращением, пи-

щеварением, выделением и обменом веществ. Вместе с тем «ветер» может стать и причиной 

значительной опасности: ускорение (или замедление) «движения веществ» мгновенно 

нарушает всю нормальную жизнедеятельность. «Желчь» представлена в природе огнем, в 

организме она обусловливает «естественное тепло» и поддерживает равномерную темпера-

туру тела. Флегма в природе и в человеке ассоциируется с всевозможными «мягкими» веще-

ствами (например, семя); ее сравнивают со смазочным маслом, покрывающим твердые суб-

станции. 

Согласно ведийским медицинским трактатам, действительно гармоническое сочета-

ние трех элементов наблюдается лишь у немногих людей. У большинства преобладает один 

из них, но это, как правило, еще не влечет заболевания. Если же вследствие неправильного 

режима, дурного питания, неблагоприятных жизненных обстоятельств, климата и т. п. один 

из них достигает чрезмерного развития, наступает состояние болезни. Врач возвращает здо-

ровье, приводя все три элемента в необходимое равновесие. Эта теория была не единствен-

ной и не рассматривалась в качестве неоспоримой истины. Границы между «сферами дей-

ствия» отдельных элементов были здесь весьма расплывчаты, а объяснения происхождения 

различных заболеваний на основе приведенной схемы оказывались нередко запутанными и 

противоречивыми. К тому же в этой теории почти не оставалось места для внешних возбу-

дителей болезни; несмотря на то, что ее приверженцы говорили об укусах змей и влиянии 

климата, они, по сути, отрицали роль заражения. Инфекция выступала совершенно незначи-

тельным фактором: возникновение болезней было строго детерминировано внутренними 

процессами в самом организме. Такая крайняя точка зрения, очевидно, противоречила мате-

риалам непосредственных наблюдений и делала общие построения трипольской медицин-

ской школы малоубедительными. Значение «теории трех элементов» не следует преумень-

шать. То была первая в истории медицины попытка не только собрать воедино опыт, накоп-

ленный за много веков существования автохтонной и трипольской народной медицины, но и 

представить его в виде более или менее стройной теоретической системы. 

Древнеиндийские лекари, как и трипольцы, считали, что «теплота внутри тела» — 

важный момент его жизнедеятельности (об этом говорили и сторонники «трех элементов»). 

Тепло возникает в процессе пищеварения и правильного обмена веществ. То, что непосред-

ственно усваивается организмом из пищи,— «живительные соки» получили в древнеиндий-

ской медицине название «раса». Она движется по 24-м каналам, проходит сквозь печень и 

селезенку, окрашивается в красный цвет, превращается в кровь (явное указание на роль се-

лезенки как кроветворного органа). Из крови возникают «пять основ организма» (дхату) — 

плоть, жир, костный мозг, семя. Помимо дхату в организме в зависимости от количества и 

качества пищи, возраста, размеров тела и физических условий жизни образуется и маля (вы-

деления, букв. «грязь»). Нормальный организм характеризуется стабильным соотношением 

между дхату и маля, болезнь означает нарушение этого равновесия. Лечение в таких случаях 

состоит во всевозможных видах очищения, диете, использовании лекарств и кровопускании. 

Уже в древних трактатах встречаются размышления на тему о природе наследствен-

ности. Впрочем, эти представления древних индийцев сильно окрашены влиянием научной 

доктрины санкхьи, которая возникла, возможно, в Триполье. Каждый индивидуум несет в 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 2, 2006 77 

себе элементы трех гун (особенности характера), но одна из них непременно преобладает. 

(Очевидная аналогия, конечно, не случайна; взаимосвязь научных и философских идей от-

личает не только архаичные культуры). Непосредственно соотношение этих наследственных 

свойств заложено в семени, через которое оно передается потомству. Таким образом, древ-

ние индийцы вслед за трипольцами в известной мере предвосхитили некоторые положения 

современной теории наследственности. Разумеется, в своих воззрениях в этой области они 

отправлялись от концепции кармы, но в научных трактатах пытались примирить ее с дан-

ными практических наблюдений: физические и психические особенности личности в значи-

тельной степени обусловлены наследственностью, заложенной в семенном веществе (би-

джа); что же касается кармы, то она представляет собой отражение жизни предшествующих 

поколений, передаваемой той же наследственностью. Болезнь, постигшая человека, воспри-

нималась не как наказание за грехи, совершенные в прошлом рождении (взгляд ортодок-

сального брахманизма), а как естественный результат каких-либо физических недугов, кото-

рыми страдали его предки. 

Классификации болезней, встречающиеся в древних индийских медицинских сочи-

нениях, навеянных опытом Триполья, основаны на изложенной выше теории «трех элемен-

тов тела». В них несомненно отразились взгляды врачей Трипольской цивилизации. Наибо-

лее тяжелые и неизлечимые заболевания связывались с одновременной трансформацией их 

всех. Выделялись три различные причины нарушения естественного равновесия. Согласно 

«Сушрута-самхите», первой, считавшейся, кстати, самой распространенной, были патологи-

ческие изменения внутри самого организма. В этом вопросе подход древних индийцев и 

трипольцев оставался полностью рациональным: отклонения объяснялись либо наслед-

ственностью («болезни, передаваемые через сперму»), либо повреждениями организма ма-

тери во время беременности, либо неправильным и неблагоприятным для здоровья образом 

жизни самого человека. Вторая причина — «внешние обстоятельства». Под ними понима-

лись влияние климата, ненормальные условия существования, травмы, отравления, укусы 

змей и т. д. Наконец, третья причина — действие сверхъестественных сил — богов и демо-

нов, а также тех естественных явлений, природа которых оставалась неясной («Сушрута» 

причисляет к ним стихийные бедствия — наводнения, засуху и т. п.), и еще так называемых 

неизбежных процессов. Речь идет о старении человеческого организма и о вызываемом этим 

перерождении его частей и функций. 

Рассуждения «Чарака-самхиты» более рационалистичны. Первые две «причины за-

болеваний» совпадают с описанными в «Сушруте», третьей же называются разнообразные 

расстройства психики. По-видимому, традиционная идея о демоническом происхождении 

помешательства отвергалась авторами трактата, тем не менее и он сохраняет за душевными 

болезнями особое место, не включая их в число «внутренних нарушений». Казалось, сказан-

ное позволяет предположить, что трактат Чараки хронологически «моложе» «Сушруты», в 

действительности же можно говорить о двух параллельно существовавших медицинских 

традициях. Школа «Чараки», разумеется, не была атеистической, но для нее характерен бо-

лее конкретный, практический подход к проблемам возникновения и лечения болезней; 

сверхъестественный элемент оставался уже за пределами собственно врачебных предписа-

ний. 

Приведенная классификация отвечала на вопросы о причинах заболеваний в общей 

форме, в каждом же отдельном случае врач должен был определить характер болезни, исхо-

дя из имеющихся симптомов. Проблемам диагностики уделяется внимание во всех ведиче-

ских медицинских трактатах, причем здесь между ними нет заметных разногласий. Исследуя 

организм пациента, врачу надлежало учитывать его возраст, физические особенности, при-

вычки, условия жизни, профессию, специфику местности, из которой он происходил, раци-

он, тщательно осматривать больного, кожу и волосяной покров, выделения, проверять чув-

ствительность к различным раздражителям, силу мышц, голос, память, пульс. «Чарака-

самхита» предписывает даже в необходимых случаях изучать каплю взятой у пациента кро-

ви, перечисляются и некоторые методы активного воздействия на организм с целью на ко-



Международный институт соционики 
 

 

 
78 № 2, 2006 

роткий срок обострить болезнь, дабы иметь возможность выявить ее симптомы (ср. метод 

провокации в современной медицине). В последних выделяли три типа: указания на скры-

тую болезнь, сопутствующие признаки уже наблюдаемого заболевания, симптомы, которым 

предстоит развиться в будущем. К лечению разрешалось приступать только тогда, когда все 

возможное в распознавании болезни было сделано. 

В основе ведической терапии лежало применение разнообразных лекарств. Ко вре-

мени составления и записи на санскрите древнейших медицинских трактатов запас знаний в 

этой области значительно увеличился. Лекарства изготовлялись из растений, минералов и 

продуктов животного происхождения. Как и в древнейший — трипольский — период, са-

мыми ценными считались травы, однако теперь это объяснялось не их магическими свой-

ствами, а бóльшим по сравнению с другими лекарственными веществами диапазоном дей-

ствия. В «Чараке» упоминаются 64 средства минерального происхождения и 177 животного, 

в «Сушруте» соответственно 64 и 57. Из минералов чаще всего применялась ртуть, рекомен-

довавшаяся при самых различных заболеваниях; большое место в лечении занимали благо-

родные металлы: сказывалось религиозное преклонение перед ними, свойственное ведий-

ской эпохе. Важно, что трактаты предлагают назначать те или иные лекарства только после 

детального изучения индивидуальных особенностей организма больного, поскольку в от-

дельных случаях даже вполне проверенные средства могут оказаться противопоказанными. 

При глазных заболеваниях употреблялись специальные капли и мази, кожу лечили 

особыми втираниями. Одним из методов лечения были ванны — солнечные, грязевые, вод-

ные. В воду в этих случаях добавляли мышьяк в антисептических целях. Вообще солнечный 

свет, воздух и благоприятный климат широко пропагандировались ведийской медициной 

уже во времена Триполья. В хирургических разделах ведических трактатов рекомендовалось 

специально готовить пациента к операции, а также внимательно наблюдать за ним в после-

операционный период. 

Медицинские ведические сочинения содержали предписания и в области гигиены. 

Категорически запрещалось чихать в общественном месте, носить грязную одежду, пить не-

доброкачественную воду и пользоваться ею при омовении, засорять колодцы. В этих свиде-

тельствах, однако, скорее отражаются идеи медицинской науки того времени, нежели дей-

ствительное положение вещей. В населенных пунктах как Триполья, так и Древней Индии 

царила скученность, а сами условия жизни были весьма далеки от идеалов, проповедуемых в 

ведических трактатах. 

Несомненный интерес представляют сведения о положении врачей в древнейшем 

индийском обществе и о предъявляемых к ним этических требованиях. Оно возникло, по-

видимому, еще в Триполье. Подобно людям других профессий, медики уже в древний пери-

од составляли отдельную касту, занимавшую относительно невысокое место в иерархиче-

ской лестнице. Несмотря на это, врачам всюду оказывали большое уважение. После оконча-

ния учения начинающий лекарь выбирал узкую специальность, но обязан был разбираться 

во всех остальных разделах аюрведы. Свои первые шаги он делал под наблюдением учителя 

и только после определенной «стажировки» мог работать самостоятельно. 

Древнейшие медицинские ведические трактаты постоянно подчеркивают, что, кроме 

хорошего знания теории и практики, настоящий врач должен обладать рядом нравственных 

достоинств: честностью, бескорыстием, смелостью, самообладанием, ведь медицина требует 

от человека большей моральной стойкости, чем другие профессии. Долг перед пациентом 

надлежит ставить выше личной заинтересованности. Истинный врач должен относиться к 

любому из них с полной беспристрастностью (отказать в помощи допустимо лишь уголов-

ному преступнику). В случае неизлечимой болезни лекарь должен честно признать бесплод-

ность своих усилий. 

Знаменательно, что в древней Индии, как и в Триполье, уже существовало понятие 

врачебной тайны: сведения, получаемые от больного, не разглашались, если они могли про-

извести тяжелое впечатление на близких ему людей. Отметим также, что врач не должен 

был сообщать пациенту о тех своих наблюдениях, которые способны были отрицательно 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 2, 2006 79 

повлиять на его душевное состояние и, таким образом, усугубить недуг. Психологическое 

воздействие на больного всегда считалось важным фактором в лечении. Медику рекомендо-

валось постоянно совершенствовать свои знания, обсуждать методы лечения с коллегами, 

участвовать в научных дискуссиях. Конечно, подобные указания рассчитаны на «идеально-

го» врача, но сама разработка их говорит о высоком уровне медицинской мысли. 

Древнеиндийская Аюрведа, зародившаяся в Триполье, помимо разделов, трактую-

щих болезни людей, включала также ветеринарию. Формально лечение животных никак не 

было отграничено от обычной медицины: большинство ведических трактатов упоминает и о 

способах борьбы с болезнями скота, прежде всего коров. Желудочные заболевания, потеря 

молока — вот темы многих описаний в специальных частях медицинских ведических сочи-

нений. Эта сфера знаний имела большое хозяйственное значение, и неудивительно, что ей 

отводилось заметное место. 

Один трактат, «Самхита Шалихотры», посвященный уходу за лошадьми и их лече-

нию, был создан в первые века нашей эры; он сохранился в отрывках, но его позднейшая 

редакция дошла до нас полностью в санскритском оригинале. 

Собственно индийские сведения о ведической медицине дополняются свидетель-

ствами греческих авторов. Рассказывая о «мудрецах» Индии, Страбон (следовавший, оче-

видно, за Мегасфеном) сообщает, что тамошние врачи «лечат болезни главным образом пи-

щевым режимом, а не лекарствами. Среди лекарств же больше всего ценят мази и пласты-

ри». Ссылаясь на Онесикрита, он специально подчеркивает, что «софиты» (т. е. философы) 

изучают и происхождение различных болезней. Далее отмечается, что «любой богатый дом 

открыт» для этих учителей. Подобные данные, несмотря на их фрагментарность, весьма 

ценны, и прежде всего потому, что относятся к довольно раннему времени. Они показыва-

ют, что уже в ту отдаленную эпоху у древних индийцев существовала наука врачевания. Не 

случайно и упоминание диеты: у них режиму уделялось намного большее внимание, чем у 

греков. 

Характерно, что мысль о главенствующей роли ветра в жизни организма приводится 

во всех индийских медицинских трактатах. Нет ничего странного, что она получила в Индии 

столь значительное распространение: «жизненное дыхание» — прана было провозглашено 

основой всякого существования уже в Упанишадах. 

Воздействие древнеиндийской медицины прослеживается в Центральной и Юго-

Восточной Азии. Открытая в Восточном Туркестане «Рукопись Бовера» представляет собой 

собрание санскритских текстов по медицине. Сохранилось немало переводов врачебных со-

чинений на кучанский и кушано-сакский языки. Отдельные индийские средства упоминают-

ся даже в японских трудах раннего Средневековья. В некоторых санскритоязычных надпи-

сях в древней Камбодже перечисляются лекарства, встречавшиеся уже в древнеиндийских 

трактатах, и упоминается Сушрута (Суштута). Традиции древнеиндийской врачебной науки 

легли в основу древнетибетской медицины, столь популярной на Западе. На тибетский пере-

водились санскритские сочинения, изучение которых стало обязательным для буддийских 

монахов. Одно из таких сочинений («Амритахридая») было позднее переведено с тибетского 

на монгольский язык. 

Уже ведийские тексты содержат некоторые данные о знаниях древних индийцев в 

области ботаники и зоологии. В «Ригведе» имеется указание на определенные сведения по 

морфологии растений — флора включала три главные категории: деревья (врикша), травы 

(ошадхи), вьющиеся растения (вирудха). В каждой группе, в свою очередь, различались цве-

тущие и нецветущие, плодоносящие и неплодоносящие и т. д. Существовала и другая клас-

сификация: ветвистые, кустарниковые, богатые стеблями и пр. В растениях выделяли ко-

рень, стебель (ствол), ростки, ветви, листья, цветы и плоды. В соответствии с антропомор-

физмом применительно к явлениям и объектам природы листья уподоблялись волосам, кора 

— коже, сок — крови («сок вытекает из подрубленного дерева, как кровь сочится у раненого 

воина»), сердцевина — костному мозгу, внутренние волокна — нервной системе. 



Международный институт соционики 
 

 

 
80 № 2, 2006 

В позднейших сочинениях упоминается специальная «наука о растениях» 

(бхишаджья-видья): помимо общих данных здесь сообщаются сведения о селекции злаков, 

семян, их сохранении, выборе подходящей почвы и метеорологических условий для посад-

ки, уходе за посевами, подрезании. Недавно найден особый текст в форме сутры — «Врик-

ша-аюрведа», датируемый самым началом нашей эры и позволяющий с известной степенью 

подробности судить о ботанических знаниях индийцев того времени. Здесь дан очерк мор-

фологии растения в целом и отдельных его частей, сделана попытка классификации расти-

тельного мира, приведены различные мнения, касающиеся строения растения и функций его 

элементов. Перечисляются разнообразные виды семян с указанием сроков их созревания и 

правил ухода за ними, типы листьев (в зависимости от их формы), корней, стеблей. Расска-

зывается о строении цветка, в нем выделяют лепесток, тычинки, пыльник и пыльцу. 

Стараясь осмыслить органические процессы, происходящие внутри листа, автор 

трактата создает теорию, согласно которой вся мякоть листа состоит из крошечных клеток, 

окруженных специальной оболочкой; клетка впитывает движущийся по ее «венам» сок и 

красящее вещество, получаемые из переработанной растением влаги. Название трактата не 

случайно включает в себя слово «аюрведа». В нем детально повествуется о заболеваниях 

растений и их лечении, об их молодости, зрелости и старости, о периодах бодрствования и 

«сонливости», о причинах увядания, засыхания, пожелтения листвы, отсутствия цветов, 

подчеркивается роль климата, ветра, солнечных лучей. За растением предписывалось уха-

живать, как за человеком: корни обкладывать глиной, смешанной с гхи (топленым маслом 

трипольцев), поливать водой с молоком. Трактат свидетельствует о первых опытах в обла-

сти селекции: отросток с одного дерева прививали на другое, причем в тексте описывается 

несколько видов такой операции. Появление плода рационально объяснялось своего рода 

оплодотворением: древние индийцы и вероятно трипольцы делили растения на «мужские» и 

«женские». В зерне, отмечал автор, заложено в миниатюре все растение, передающее таким 

образом все наследственные признаки — в общей форме это не противоречит генетическим 

идеям нашей эпохи. 

Богатство животного мира Триполья, а впоследствии и Индии, создавало весьма зна-

чительный стимул для прогресса в области зоологии. В «Чхаедогья-упанишаде» все живые 

существа делятся на удбхиджжда — «рождающиеся из ростка» (растения), андаджа — 

«рождающиеся из яйца (или икринки)» (рыбы, земноводные, змеи, птицы) и дживаджа — 

«живородящие» (млекопитающие). Позднее была добавлена четвертая группа — свеваджа 

— «рождающиеся из пота» (насекомые, черви, появляющиеся из «пота земли»). Сложилось 

представление и о микроорганизмах. Уже в ведических текстах упоминается о мельчайших 

«бескостных» существах, многие тысячи которых способны поместиться на ладони. Тексты 

вед различали половое и бесполое размножение. Эти процессы, например у насекомых каза-

лись древним весьма сложными: комментатор «Сушутры» предполагает, например, что му-

равьи способны рождаться тремя способами: из влаги, из яйца и непосредственно из земли. 

Древнеиндийский Джайнский канон классифицирует животных по числу органов 

чувств. Занимающие низшую ступень обладают только осязанием и вкусом — это черви, 

моллюски, улитки, осьминоги, ракообразные пиявки и т. д. Принадлежащие к следующей 

группе наделены еще и обонянием (муравьи, жуки, блохи, многоножки, термиты). Третья 

группа, кроме того, «видит» (пчелы, осы, москиты, пауки, скорпионы). Наконец, идут жи-

вотные с пятью органами чувств (рыбы, пресмыкающиеся, птицы и «четвероногие»), к этой 

же группе относится и человек. Она, в свою очередь, разбивалась на несколько подгрупп: 

яйцекладущие (рыбы, змеи, ящерицы, крокодилы, птицы; сюда же ошибочно попали и 

дельфины, но зато не были включены лягушки, которых давняя традиция считала рождаю-

щимися прямо из земли), рождающиеся с неотпадающей плацентой (большинство копытных 

млекопитающих, семейство кошачьих, собака, человек); рождающиеся с отпадающей пла-

центой (еж, дикобраз, заяц, белка, мышь, крыса, мангуста, летучая мышь, слон и некоторые 

другие). Эта древнеиндийская классификация, далекая, разумеется, от современной науки, в 

некоторых чертах может считаться более передовой, чем представления античной мысли 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 2, 2006 81 

древней Греции и Рима. Она, несомненно, создана под трипольским влиянием, так как брах-

маны пришли в Индию из Триполья. 

В «Чараке» и «Сушруте» животные подразделяются в зависимости от их повадок и 

образа жизни. 

Особое внимание уделялось «регулированию» пола рождающегося животного или 

человека. Трипольцы полагали, например, что определенная диета может способствовать 

появлению мужского потомства. Они предписывали молочную диету будущему отцу и бо-

бовые злаки и различные масла — матери. Зачатие на четвертый, шестой, восьмой и т. д. 

день после течки (или менструации) обеспечивало, по их мнению, мужское потомство, а на 

пятый, седьмой, девятый и другие дни — женское. 

Поразительные успехи были достигнуты в изготовлении красок: на трипольских 

кувшинах, на настенных рисунках Аджанты, Эллоры, Багха и Бадами они почти не потеряли 

своей яркости и свежести. Некоторые из секретов их приготовления, в дальнейшем утрачен-

ных, не раскрыты и сегодня. 

Немалую роль в развитии химических знаний сыграл тантризм, придававший особое 

значение эликсирам и магическим «лекарствам». В соответствии с тенденцией находить во 

всех явлениях природы мужское и женское начало индийские химики объявляли ртуть (ра-

са) воплощением мужского принципа, а серу (гандхака) — женского. Отсюда и распростра-

ненное в древние века в Индии наименование химии — расаяна (путь ртути). Это вещество в 

еще более ранний период широко применялось в медицине, а также при совершении раз-

личных магических действий. Позднее создается целая полунаучная-полумифологическая 

теория элементов, в которой ему отводится место основной действующей силы. Соединение 

ртути с серой должно было, по мнению древнейших авторитетов, открыть путь к получению 

заветного всемогущего эликсира. Эксперименты, о которых идет речь, относятся, разумеет-

ся, к сфере алхимии, но они привели к вполне конкретным и практически ценным наблюде-

ниям. Ртуть освобождали от примесей, добавляли в нее экстракт алоэ или других трав, крас-

ной горчицы, растирали состав с лимоном и фильтровали через полотно. Процесс очищения 

металла от примесей осуществлялся иногда путем промывания в молоке, растворах трав, 

моче животных. 

В качестве примера химических опытов древних индийцев приведем сообщения ве-

дических источников о получении хлорированной ртути (раса-пушпа). Прошедшую очище-

ние ртуть смешивали с одинаковым количеством каменной соли и железистого сульфата и 

тщательно растирали. Затем смесь помещали в стеклянный сосуд, покрывали его сверху 

глиной и нагревали. Когда появлялись первые газообразные выделения, отверстие сосуда 

плотно закупоривали тряпкой и продолжали нагревание еще в течение 6 часов. «Распушпа» 

сосредоточивалась в верхней части сосуда и затем извлекалась через горлышко. Полученное 

вещество, в свою очередь, применялось в других химических реакциях, а также в медицине. 

Ведийские тексты свидетельствуют только о том, что трипольцам был известен ряд 

металлов, совокупно обозначаемых термином «аяс» (т. е. металл вообще). 

Рассмотрим Аюрведу и борьбу с храпением. 

Еще 5-4 тысячи лет назад древние арийцы Триполья знали, что люди по строению 

тела (конституции) различны, неодинаковы. Они всех людей разделили на три типа: питта, 

вата и капха (или кафа). В созданной ими медицине аюрведе (которая одновременно была 

освященным религией образом жизни) все методы оздоровления зависели от конституцион-

ного типа человека, в том числе борьба с бессонницей. 

Говоря о сне, хотелось бы остановиться на проблеме храпа. Казалось бы, чем опасен 

храп? Разве что доставляет неприятность тем, кто его слышит. Но выяснилось, что порой 

«безобидный» храп предупреждает о появлении гипертонии, импотенции, возможности вне-

запного инфаркта. У маленьких детей феномен храпа — грозный знак опасности полной 

остановки дыхания (обструктивного апноэ). Среди храпящих преобладают мужчины цвету-

щего возраста, в периоде максимальной трудоспособности (40 лет и более). Есть аппараты, 

позволяющие во сне наладить дыхание, избежать кризов, воздействуя на соответствующие 



Международный институт соционики 
 

 

 
82 № 2, 2006 

области мозга. Во всем мире такие аппараты против храпа выпускаются в миллионах экзем-

пляров и доступны для домашней аптечки. 

У нас ничего подобного нет и в помине. Поэтому наши люди как только ни изощря-

ются, чтобы избавиться от храпа, причем не своего, а чужого — его пытаются оборвать раз-

ными способами — от тонкого посвистывания до толчков в бок. Современная медицина 

считает, что люди храпят, только лежа на спине. Имеются даже медицинские обоснования 

того, как во сне ослабляются мышцы мягкого неба, как оно западает и вибрирует от движе-

ния воздуха. 

Но люди храпят, лежа не только на спине, но и на боку. Еще древние арийцы пре-

красно знали, что храп возникает лишь в неудобной для каждого из конституционных типов 

человека позе и не бывает в позе, свойственной ему по конституции. Недаром Аюрведа ре-

комендует каждому спать на своем боку: людям типа питта — на правом, вата и капха — на 

левом, но никому — на спине или животе. 

Кое-кто возразит, что уследить за своей позой невозможно, что человек в течение 

ночи не один раз во сне меняет ее бессознательно. Это верно, но в любом случае научиться 

контролировать позу можно. Было бы желание. 

Созданная в древности на берегах Днепра и Дуная аюрведа как медицина природно-

го лечения стала национальной индийской медициной, оказала и оказывает влияние на ме-

дицину многих стран Запада и Востока. На Украине создано несколько аюрведических цен-

тров, работающих в тесном контакте с лечебницами аюрведы в России и других странах. 

На протяжении 5 тыс. лет Аюрведа практикуется в Индии. Сейчас она начала свое 

триумфальное шествие по всему миру, в том числе вернувшись на свою прародину — Укра-

ину. 

Л и т е р а т у р а :  

1. Білоусько А. Україна давня: євразійський цивілізаційний контекст. — К.: Иляза, 2002. — 272 с. 

2. Богаевский Б. Л. Орудия производства и домашние животные Триполья. — М.–Л., 1937. 

3. Бонгард-Левин Г. М., Гуров Н. В. Новое в исследовании протоиндийской культуры. // Наука в 

СССР. — 1981. — №3. — С. 13–18. 

4. Гимны «Ригведы». Перев. Н. В. Крушевского. // Изв. и уч. зап. Казанского ун-та. — 1879. — июль-

август. 

5. Голоси стародавньої Індії. Антологія давньоіндійської літератури. — К.: Дніпро, 1982. — 370 с. 

6. Давня історія України в 2 т. — К., 1994. 

7. Збенович В. Г. Ранний этап трипольской культуры на территории Украины. — К., 1989. 

8. Избранные гимны «Ригведы». Пер. и коммент. Т. Я. Елизаренковой. — М., 1972. 

9. Круц С. И. Население территории Украины эпохи меди-бронзы (по антропологическим данным). 

— К., 1972. — 192 с. 

10. Круц С. И. Антропологические особенности населения срубной культуры Нижнего Поднепровья // 

Энеолит и бронзовый век Украины. — К., 1976. — С. 222–232. 

11. Кру В. А. К истории населения трипольской культуры в междуречье Южного Буга и Днепра // 

Первобытная археология. Материалы и исследования. — К., 1989. — С. 117–132. 

12. Махабхарата. Удйогапарва. — Л., 1976. — 450 с. 

13. Мыщик В. Кто основал трипольскую культуру? // Персонал. — 2004. — №9. — С. 63–67. 

14. Ригведа. Избранные гимны. Перевод, комментарий и вступ. статья Елизаренковой Т. Я. — М., 

1972. — 418 с. 

15. Сегеда С. Антропологический состав людей трипольской культуры. // Персонал. — 2004. — №1. 

— С. 32–34. 

16. Ригведа. Мандалы I-IV. Подготовила Елизаренкова Т. Я. — М., 1989. — С. 768. 

17. Суслопаров М. З. Розшарування найдавнішої в Європі писемності з берегів Дніпра // Знойко О. Г. 

Міфи землі та події стародавні. — К., 1989. — С. 135–145. 

18. Трипільська цивілізація у спадщині України. — К.: Просвіта., 2003. — 326 с. 

19. Трубачев О. Н. Этногенез и культура древних славян. Лингвинистические исследования. — М., 

2003. 

20. Упанишады. — М., 1966. 

21. Чмихов М. О. Давня культура. Навчальний посібник. — К., 1994. 

22. Чмыхов Н. А. Истоки язычества Руси. — К., 1990. — 382 с. 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 2, 2006 83 

23. Чмихов М. О., Кравченко Н. М., Черняков І. Г. Археологія та стародавня історія України. — К., 

1992. 

24. Шилов Ю. А. Прародина ариев. История, обряды и мифы. — К.: Синто., 1995. — 793 с. 

25. Шилов Ю. А. Начала цивилизации и начало Руси. В кн.: «Велесова книга» та актуальність прадав-

ніх учень. — К., 2001. 

26. Шилов Ю. О. Джерела витоків української етнокультури ХІХ тис. до н. е.-ІІ тис. н. е. — К.: Арат-

та, 2002. — 272 с. 

27. Шилов Ю. Праслов'янська Арата. — К.: Аратта. — 2003. — 94 с. 

28. Шнирельман В. А. Возникновение производящего хозяйства. — М., 1989. 

29. Gough A. E. The philosophy of Upanishada and ancient Indian metaphysics. — London, 1882. 

30. Renou L. Hymnes speculatifs du Veda. — Paris, 1956. 

31. The thirteen principal Upanishads. Transl. from Sanskrit by R. E. Hume. — Oxford, 1971. 

 

Статья поступила в редакцию 23.03.2006 г. 

 

 

 


