
Международный институт соционики 
 

 

 
62 № 1, 2010 

ЯЗЫК И СЕМАНТИКА 

УДК 81:572 

Серёгина М. А. 

ВЕРБАЛЬНАЯ МАНИФЕСТАЦИЯ АРХЕМОДЕЛЕЙ ПОВЕДЕНИЯ 

ЧЕЛОВЕКА И НАРОДА  

(на материале русских и немецких паремий)  

Рассматривается понятие «архетип» как содержание коллективного 

бессознательного, соотносятся содержательные аспекты понятий «архетип» и 

«мифологема» и выявляется их паремиологическое наполнение. 

Ключевые слова: русские и немецкие паремии, коллективное 

бессознательное, архетипы, мифологемы, бинарные оппозиции. 

 

Цель статьи — рассмотреть понятие «архетипа» как содержание коллективного бес-

сознательного, соотнести понятия «архетип» и «мифологема» и выявить их паремиологиче-

ское
1
 наполнение. 

Для достижения вышепоставленной цели обратимся к понятию коллективное бессо-

знательное. 

Понятие коллективного бессознательного возникло в результате научных изысканий 

Карла Густава Юнга. К. Г. Юнг — швейцарский психиатр, создатель школы «аналитической 

психологии». Он отошел от психоаналитических взглядов Зигмунда Фрейда, чтобы искать 

новые подходы к пониманию человека и его души.  

Согласно теории К. Г. Юнга, душа состоит из трех отдельных, но взаимодействую-

щих структур: эго, личного бессознательного и коллективного бессознательного (Юнг, 1998: 

90). Эго является основой самосознания человека. В него входят все те мысли, чувства, вос-

поминания и ощущения, благодаря которым мы осознаем свою цельность, постоянство и 

воспринимаем себя людьми, а также способны видеть результаты своей обычной сознатель-

ной деятельности. Личное бессознательное вмещает в себя подавленные или забытые мыс-

ли, чувства, воспоминания, конфликты, комплексы отдельного человека. Они вынесены ин-

дивидуумом из его прошлого личного опыта или из родового, наследственного опыта и ока-

зывают достаточно сильное влияние на его поведение. Коллективное бессознательное — это 

более глубокий слой в структуре личности. Он представляет собой хранилище латентных 

следов памяти человечества, где записана вся его история. Коллективное бессознательное 

живет своей жизнью, где нет прошлого и настоящего, а продолжается работа, начавшаяся 

тысячелетия тому назад (Jung, 1954: 65). В данной структуре личности отражены мысли и 

чувства, общие для всех человеческих существ и являющиеся результатом нашего общего 

эмоционального прошлого. Это богатый и жизненно необходимый источник мудрости. Как 

говорил сам Юнг, «в коллективном бессознательном содержится все духовное наследие че-

ловеческой эволюции, возродившееся в структуре мозга каждого индивидуума» (Юнг, 1994: 

81). Содержание коллективного бессознательного складывается благодаря наследственности 

и одинаково для всего человечества. Коллективное бессознательное представляет собой 

систему установок и типичных реакций, незаметно определяющих жизнь человека. Важно 

отметить, что опыт, находящийся в коллективном бессознательном, является действительно 

бессознательным. Мы не можем осознать его, каким-либо образом вспомнить, как это воз-

можно с содержанием личного бессознательного в рамках работы с психологом, психотера-

певтом, психоаналитиком или самостоятельно, спонтанно. 

Такая характеристика введенного Юнгом термина «коллективное бессознательное» 

позволяет нам утверждать, что паремии, олицетворяя богатую житейскую мудрость народа, 

                                                 
1 Паремия – это родовидовой термин к понятиям пословица и поговорка. Т.е. при употреблении слова «паремия» 

имеются в виду пословицы и поговорки того или иного языка. Паремиологическое наполнение  - это соответ-

ственно вербальная презентация, т.е. в языке, каких-либо явлений в пословицах и поговорках. 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 1, 2010 63 

функционируют на уровне коллективного бессознательного в умах многих поколений людей 

как уникальный способ организации, хранения и репрезентации знаний народа в языке. В 

них в течение веков аккумулировались информация культурно-исторического характера, 

сложившиеся ценностно-значимые представления человека о разного рода деятельности, 

отношение к миру и понимание основных категорий мира (Кузьмина, 2002: 4).  

Паремии охватывают все области общественной и частной жизни (Аникин, 2001: 

237), основанной на бытовом, охотничьем (Рыболова одна тоня кормит (Даль, 2005: 356); 

Der beste Jäger kommt oft leer nach Haus (Байер, 1989: 139), земледельческом (Сей в пору — 

соберешь хлеба с гору (Даль, 2005: 275); Wie die Saat, so die Ernte (Байер, 1989: 76)) и ското-

водческом (Корова на дворе — харч на столе (Даль, 2005: 700); Wer keine Kuh hat, muß die 

Katze melken (Байер, 1989: 156)) укладе. Они выражают установление мирского бытия (Мир 

всех старше; Мирская шея толста (Даль, 2005: 275); Überall bäckt man das Brot im Ofen 

(Байер, 1989: 61)), сопутствуют существующим принципам нравственности (В каком народе 

живешь, того обычая и держись (Даль, 2005: 488); Besser ein Auge verlieren als den guten Ruf 

(Байер, 1989: 68)), сопряженным с религиозными понятиями (У Бога для праведных места 

много (Даль, 2005: 3); Der Mensch denkt, Gott lenkt (Байер, 1989: 117)), с представлениями об 

этических нормах (Воровать — беды не миновать (Даль, 2005: 94); Wer einmal stiehlt, heißt 

immer ein Dieb (Байер, 1989: 274)), запечатлевают натуралистические наблюдения (Первая 

ласточка — еще не весна (Даль, 2005: 696); Eine Schwalbe macht noch keinen Sommer (Байер, 

1989: 247)) и т. д. 

Содержанием коллективного бессознательного, по мнению К. Г. Юнга, являются 

архетипы (Юнг, 1998: 95). Если появление понятия «коллективное бессознательное» — это 

целиком заслуга научных изысканий Юнга, то понятие «архетип» имеет более глубокие 

корни исследовательского интереса, которые связаны еще с древностью. Оно активно ис-

пользуется во многих науках и разных областях человеческого знания, как философия, пси-

хология, психотерапия, астрология, археология, мифология, теология, литература. Обратим-

ся к истории происхождения и содержания данного термина.  

Слово «архетип» происходит от греческого архе (αρχη — первоначально, принцип, 

источник) и тип (τγρος — образ, форма, образец) (ФЭС, 1983: 39-40) и означает первона-

чальная модель.  

Теоретические истоки теории архетипа связаны с философией Древнего Востока 

(Шанкара), Древней Греции (Платон, Аристотель), раннего (Св. Августин) и позднего Сред-

невековья (Экхарт). Во многих цивилизациях Древнего Востока (Египта, Вавилона, Индии, 

Китая и др.) стержневой проблематикой в познании мира являлось познание именно перво-

основ бытия, археценностей и архепринципов организации всего сущего, которые, соответ-

ственно, формируют особые архетипы мышления и практики человеческого взаимодействия 

(Антология, 1969: 22).  

В античной традиции архе трактовалось в онтологическом смысле как некоторое 

первоначало сущего (принципы бытия), и в гносеологическом плане — как принцип, основа, 

начало познания сущего (принципы познания). Так, например, в философских воззрениях 

Платона имеются первоначальные Идеи, из которых происходят все последующие вещи и 

идеи, человеческий закон и порядок. Платон считал, что эти идеи первоначально содержа-

лись в умах богов до создания мира. Затем они образовали особый сверхчувственный мир 

идей — эйдосов, который постигается и раскрывается в человеческом опыте. Согласно его 

учению, эйдосы представляют собой археидеи и археценности, которые выражали высшие 

ценности бытия, идеалы порядка, меры, гармонии, блага, справедливости (Реале, Антисери, 

1994: 69). Основные характеристики археидей (эйдосов) следующие: обладают сверхчув-

ственной природой, являются причиной всего сущего (т. е. идеи имеют формообразующий 

характер), распространяют свое действие на функционирование социума и людей, придают 

хаотической бесформенности земных стихий оформленность и упорядоченность, являются 

слепком, отпечатком мира духовного, мира идей, выступают в качестве универсалий для 

всех единичных явлений и процессов (Платон, 1972). Человеческая душа, соприкасаясь с 



Международный институт соционики 
 

 

 
64 № 1, 2010 

божественным миром, миром археидей (эйдосов), созерцала идеальные онтологические 

сущности (первосущности). Они образовывали в родившемся человеке архетипы (перво-

сущностные типы и формы знания) — некие смысловые «сгустки» истинных знаний, кото-

рые он постигал и воплощал в непосредственном социальном опыте (Лосев, 1982: 32). 

Средневековые мыслители (Св. Агустин, Экхарт) трактовали архетипы как первые 

тончайшие формы, появляющиеся, когда мир рождается из Духа, лишенного формы, из Ду-

ха непроявленного (Антология, 1969: 49). Для них архетипы — это модели, на которых 

строятся все остальные проявленные модели. Это исконные образы, которые лежат в основе 

человеческого познания и для которых характерна принципиальная несотворенность, веч-

ность и вневременность.  

Из вышеизложенного следует, что доюнговская эпоха изучения архетипов связана с 

духовным, трансцендентальным, мистическим и трансперсональным сознанием. В этом 

смысле архетипы — это тончайшие трансцендентальные формы, первые проявленные фор-

мы, будь то проявления физические, биологические, ментальные и т. д. В большинстве сво-

ём эти формы мистицизма и представляют собой радиационные колебания, световые точки, 

слышимые иллюминации, цветные сияющие, радужные лучи, звуки и вибрации, с которых 

начинает проявляться и конденсироваться материальный мир (Антология, 1969: 63). 

В понимании Юнга архетипы — это унаследованные коллективные формы, олице-

творяющие некоторые самые основные, насущные и экзистенциальные жизненные моменты 

человеческой жизни: жизнь, смерть, рождение, мать, отец, тень, эго и другие (Jung, 1959: 

61). Они представляют собой врожденные диспозиции, которые обусловливают появление у 

конкретного индивида определенных мыслей, представлений, отношений, действий, снов. 

Архетипы сохраняются в форме коллективного бессознательного, присущи каждому инди-

виду и являются результатом многовекового опыта наших предков. При этом речь идет не о 

конкретном, четко очерченном представлении, образе или эмоции, но о некоторых врожден-

ных предписаниях общего плана, побуждающих к активности или реагированию на ситуа-

цию. Данные предписания приобретают конкретную, в том числе образную, форму уже в 

рамках той или иной культурной среды и могут выражаться в продуктах творческой дея-

тельности как типичные персонажи мифов, сказок или священных писаний (Большая мать, 

Мудрый старик). Архетипы коллективного бессознательного, взятые в аспекте исходных 

форм, а не дальнейших конкретных выражений, Юнг соотносил с инстинктивным поведени-

ем животных. Как он писал, «архетипы имеют не содержательную, но исключительно фор-

мальную характеристику, да и ту лишь в весьма ограниченном виде. Содержательную ха-

рактеристику первообраз получает лишь тогда, когда он проникает в сознание и при этом 

наполняется материалом сознательного опыта» (там же: 64).  

Юнг сравнивает архетипы с системой осей кристалла, невещественным полем, 

которое распределяет частицы вещества и преформирует кристалл в растворе. В психике 

таким «веществом» являются внешний и внутренний опыт, который организуется согласно 

унаследованным программам (там же: 82). Сам архетип не входит в сознание, он всегда 

соединяется с какими-то представлениями и подвергается обработке сознания. Ближе всего 

к самому архетипу находятся «архетипические образы». Природа архетипов недоступна 

опыту. Они являются «осадками» психической деятельности всей линии предков, накоплен-

ным опытом органической жизни вообще, миллион раз повторенными и загустевшими в ти-

пах (Юнг, 1991: 87). 

Архетипы — врожденные идеи или воспоминания, которые предрасполагают людей 

воспринимать, переживать и реагировать на события определенным образом. Это не воспо-

минания или образы как таковые, а факторы, под влиянием которых люди проявляют в сво-

ем поведении универсальные модели восприятия, мышления и действия в ответ на какой-

либо объект или событие. Врожденной здесь является именно тенденция реагировать эмо-

ционально, когнитивно и поведенчески на конкретные ситуации, — например, при неожи-

данном столкновении с родителями, любимым человеком, незнакомцем, со змеей или смер-



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 1, 2010 65 

тью (там же, 187). Они направляют действия человека в определенное русло, в чем-то схо-

жее с тем, каким образом вели себя в подобных ситуациях наши предки. 

Юнг, как глубинный психолог, исследовал мифологию и художественное творчество 

ряда древнейших цивилизаций, чтобы выявить лежащие в их основе архетипические образы. 

Метафоричность и символичность архетипов выражается в семантизируемых и идеологиче-

ских оппозициях, являющихся вариантами фундамента человеческого бытия. Речь идет о 

мифологемах. 

Обратимся к понятию «мифологема», формам его существования и содержательному 

наполнению. Понятие «мифологема» одним из первых ввел в научный обиход Дж. Фрэзер, 

автор ритуалистической доктрины мифа (см. Фрэзер, 1980). Слово «мифологема» греческого 

происхождения. Его значение распадается на две семы: mythos — слово, речь, предание и 

legei — собирать воедино, говорить. Мифологема — самостоятельная единица мифологиче-

ского мышления. Это образ, обладающий целостностью для культурного человека, содер-

жащий устойчивый комплекс определенных черт (Баевский и др., 2003: 14). Сформирован-

ное понятие «мифологема» означает «повествование». В таком повествовании собрано во-

едино все, что общество знает о мире предков и о том, что было до них: вопросы происхож-

дения мира, человека, культурных благ, социального устройства, тайны рождения и смерти 

и другие вопросы мироздания.  

Эта информация распределяется в мифологемах в виде бинарных оппозиций. Бинар-

ные оппозиции — это форма существования мифологем. Бинарные оппозиции изучаются в 

рамках эпистемологической структуралистской концепции Романа Якобсона. Согласно дан-

ной теории они являются одной из характеристик человеческого разума (Якобсон, 1985). 

Это универсальное средство рационального описания мира, где одновременно рассматрива-

ются два противоположных понятия, одно из которых — антоним другого (например, жизнь 

— смерть, хаос — порядок и т. д.). Бинарные оппозиции считаются неотъемлемым каче-

ством дискурсивного мышления, которое противопоставляется различным формам интуи-

ции. Корни представления о бинарных оппозициях уходят в диалектику Платона (Платон, 

1972) и формальную логику Аристотеля (Аристотель, 1934). Термин «бинарная оппозиция» 

введен лингвистом Н. С. Трубецким (Трубецкой, 2000). Он активно используется в структу-

рализме. В современной жизни мы также используем бинарные оппозиции: можно — нель-

зя, положено — не положено, принято — не принято, истинно — ложно, да — нет, утвер-

ждение — отрицание, знание — неведение. Важную роль при изучении механизма действия 

бинарных оппозиций играет понятие медиации, то есть посредничества между крайними 

членами оппозиции. Члены оппозиции являются культурными константами, одними из важ-

нейших противопоставлений в жизни и устройстве общества, сохраняющих свое значение 

на протяжении веков (Степанов, 1997: 54).  

Нами был собран материал, который представил собой картотеку русских и немец-

ких коннотативно осложненных паремиологических единиц. Данная картотека составлена 

путём сплошной выборки единиц из многих лексикографических и литературных источни-

ков: лингвострановедческих словарей, художественной, публицистической, общественно-

политической, научно-популярной, мемуарной, периодической литературы 16-21 веков, Ин-

тернет-источники на русском и немецком языках. Материал для исследования включает 

3000 паремиологических единиц (из них 1510 русские и 1450 немецких), зафиксированных в 

паремиологических, лингвострановедческих словарях и собраниях, и 6000 контекстов их 

употребления у 685 авторов и в 61 периодическом издании. Объем исследованных текстов 

насчитывает свыше 100000 страниц текста. Мы проанализировали контекстуальное упо-

требление паремий разных эпох и выделили 5 основных мифологем. К ним относятся: хаос 

— порядок, жизнь — смерть, добро — зло, могущество — слабость, свой — чужой. Эти ми-

фологемы — безусловные образцы, которые обросли историко-культурными деталями о 

глобальном совершенстве и целесообразности бытия на основе жизненного опыта народа 

(Лотман и др., 1980: 110). 



Международный институт соционики 
 

 

 
66 № 1, 2010 

По мнению основателя аналитико-психологической школы К. Г. Юнга, понятие 

«мифологема» входит в общее понятие «архетип». Так как архетипы не имеют конкретного 

содержания, а являются своеобразными идеями о мире бытия, то их содержанием становятся 

мифологемы. Карл Юнг различал в качестве важнейших мифологических архетипов или ар-

хетипических мифологем архетипы «персона», «тень», «анимус», «анима», «самость» (Юнг, 

1991). Они выражают ступени того, что Юнг называет процессом индивидуации, т. е. посте-

пенного выделения индивидуального сознания из коллективного бессознательного в челове-

ческой личности вплоть до их окончательной гармонизации в конце жизни. Эти архетипы 

описывают бессознательные душевные события в образах внешнего мира, т. е. истоки ми-

фологических сюжетов сводятся к внутренней жизни души.  

По нашему мнению, пять вышеназванных архетипов Юнга можно соотнести с пятью 

мифологемами, которые были нами выделены на основе анализа контекстуального употреб-

ления паремий. Так, архетип «персона» соответствует мифологеме «хаос — порядок», архе-

тип «тень» мифологеме «добро — зло», «анима» — «жизнь — смерть», архетип «анимус» 

мифологеме «могущество — слабость» и «самость» — «свой — чужой». К такому выводу 

мы пришли, проанализировав тот смысл, который Юнг вкладывает в содержание своих ар-

хетипов, и значения, которыми обладают выделенные нами на основе паремий мифологемы. 

В процессе соотнесения архетипов и мифологем и их паремиологического содержания нами 

был составлен перечень классификационных характеристик такого содержания, который 

состоит из десяти пунктов: 

1) материально-вещественный аспект характеризует человека и его бытие; 

2) биологический аспект связан с окружающим миром человека, природой, живот-

ным и растительным миром; 

3) временной аспект указывает на удаленность от момента существования человека, 

деля его бытие на прошлое, настоящее и будущее. Этот аспект также указывает на срок бы-

тия и длительность существования (старость, молодость); 

4) пространственный аспект определяет место функционирования человека в преде-

лах его цивилизации; 

5) конструктивный аспект является основой жизнедеятельности человека, фундамен-

том, на котором базируются социальные институты; 

6) социально-психологический аспект характеризует духовно-культурный, интеллек-

туальный, профессиональный и эмоциональный уровень человека и общества; 

7) функционально-деятельностный аспект связан с человеческой активностью, ин-

тенсивностью, эффективностью, производительностью и результатом деятельности челове-

ка; 

8) утилитарный аспект основан на деятельности, которая носит материальный расчет 

и в результате которой человек получает пользу и выгоду; 

9) общественно-значимый аспект включает такие характеристики, как престиж, об-

щественное положение, привилегированность, популярность, авторитетность, заслужен-

ность, материальная обеспеченность; 

10) социально-культурный аспект отражает материальный, научно-технический, со-

циально-политический, моральный уровень развития общества. 

Данный перечень поможет нам в полной мере описать значения мифологем. Рас-

смотрим соотношение архетипов К. Юнга и мифологем и их паремиологическое содержание 

на примере архетипа «персона» и мифологемы «хаос — порядок». 

Архетип «персона» и мифологема «хаос — порядок» 

Архетип «персона» характеризуется двумя сторонами. С одной стороны, он симво-

лизирует непостоянную природу человека (хаос), а с другой, является универсальным прин-

ципом объединения качеств личности, неким организующим механизмом (порядок), кото-

рый упорядочивает и упрощает контакты, помогает устроиться в мире, усвоить способы реа-

гирования на происходящее (Юнг, 1998: 267). Это способствует не только социальному 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 1, 2010 67 

успеху и счастью, но и охраняет физическое здоровье индивида, координирует его деятель-

ность. Если организующий механизм выйдет из строя, то человек потеряет привычные опо-

ры, опустится, отойдет от усвоенных с детства принципов, которые вырабатывались пред-

ками в течение многих столетий, и разрушится как личность (Jung, 1959: 64). Все это помо-

гает нам приспособиться к окружающему миру, выработать необходимые правила и нормы, 

чтобы ладить с другими людьми в повседневной жизни. 

Мифологема «хаос — порядок» осмысливается в противопоставлении понятий «ха-

ос» и «порядок» и их разноаспектного рассмотрения, которое включает стержневой признак 

и признаки-спутники (концепты, предметные образы, ассоциации, отдельные составляющие 

картины мира и т. д.). 

Противопоставлением понятия «хаос» является понятие «порядок». Стержневой 

признак понятия «порядок» трактуется как состояние благоустройства и налаженности, си-

стематичность, правильность в расположении чего-нибудь, в ходе дел; последовательность, 

ход; способ, метод, путь в осуществлении чего-либо; строй, система управления, режим, 

обычай, обыкновение; построение, строй; сфера, область чего-нибудь (БТС, 2004: 758). 

Стержневой признак понятия «хаос» трактуется как беспорядочная материя, неорга-

низованная стихия, существовавшая в мировом пространстве до образования известного че-

ловеку мира (БТС, 2004: 1192). К признакам-спутникам данного понятия относятся: беспо-

рядок; природные стихии (огонь, вода, воздух, земля) и любые явления природы, обнаружи-

вающиеся как мощная сила, независимая от воздействий со стороны человека; не регулиру-

емая и не руководимая человеком и социальной средой вообще сила; неразбериха, т. е. запу-

танное положение дел с отсутствием ясности и порядка; отсутствие или нарушение порядка; 

неорганизованный, хаотический, т. е. лишенный порядка, последовательности, стройности.  

Рассмотрим понятие «хаос» в его паремиологическом наполнении на основании вы-

шеназванных классификационных характеристик. В отношении понятия «хаос» было 

найдено семь характеристик: материально-вещественный аспект (характеристика человека и 

его бытия), функционально-деятельностный (работа, труд, дело), конструктивный (беззако-

ние-закон), социально-психологический (страх), общественно-значимый (ссора), биологиче-

ский аспект (природные стихии (море, вода, огонь, ветер)) и утилитарный (отсутствие ме-

ры). Обратимся к паремиологическому содержанию данных классификационных характери-

стик.  

1. Материально-вещественный аспект: характеристики человека и его бытия, кото-

рые превращают жизнь в хаос (дом без хозяина: Семеро в семье и все большие (Зимин, 2005: 

135), Муж с огнем, жена с водою (Даль, 2005: 311), Viel Häupter, viel Sinne (Байер, 1989: 

126), Besser ein Mann ohne Haus als ein Haus ohne Mann (там же, 173); неопределившийся: Ни 

то ни сё, а черт знает что (Зимин, 2005: 523); Ни рыба, ни мясо, ни кафтан, ни ряса (там 

же), Weder gestochen noch gehauen (Кожемяко, 2000: 27); непостоянный: Наша дуда — туда 

и сюда (Зимин, 2005: 367); Семь пятниц на неделе (там же), Heute so, morgen so, wie das 

Wetter (Байер, 1989: 180), бесхозяйственный: Мешает кислое и пресное (Зимин, 2005: 102); 

Кто в лес, кто по дрова (там же); Где пастухов много, там волк овец крадет (там же); У 

семи нянек дитя без глаза (там же); Правая рука не знает, что делает левая (там же); Одна 

дверь на замке, а другая настежь (там же: 135), Viele Köche verderben den Brei (Байер, 1989: 

150), Viele Hirten, übel gehütet (там же: 133); бестолковый человек: Есть ворота, а он забор 

ломает (Зимин, 2005: 105), Ты ему вдоль, а он поперек (Даль, 2005: 310), Ein wirrer Kopf 

macht wirre Leute (Байер, 1989: 334)). 

2. Функционально-деятельностный аспект: выбор неразумных средств в работе, не-

нужные хлопоты, поспешность, бесполезность приводят к их нерациональности и бессмыс-

ленности, о чем и свидетельствуют паремии: Песок вилами не грузят (Зимин, 2005: 101), 

Ведрами ветра не смеряешь (Даль, 2005: 310), Не было у бабы забот, купила себе порося 

(там же), Wer keine Sorgen hat, macht sich welche (Кожемяко, 2000: 24), Пролитую воду не 

соберешь (Зимин, 2005: 108), Кто не спешит, тот меньше грешит (там же), За двумя зай-

цами погонишься, ни одного не поймаешь (там же: 100), Шей да пори — не будет свободной 



Международный институт соционики 
 

 

 
68 № 1, 2010 

дыры (там же), Wer zwei Hasen zugleich hetzt, fängt keinen (Байер, 1989: 126). Концепт «дело» 

в рамках понятия «хаос» можно охарактеризовать как пустое: Хорош охотник — убил время 

и ноги (Зимин, 2005: 103), Wer alles tun will, tut nichts recht (Рожкова, 1980: 11), из рук вон 

плохое: Дела как сажа бела (Зимин, 2005: 118), бестолковое Размах рублевый, а удар копе-

ечный (там же: 105), С хвоста хомута не надевают (там же); И готово, да бестолково (там 

же), Man soll den Wagen nicht vor das Pferd spannen (Байер, 1989: 197), Wenn der Blinde den 

Lahmen führt (Байер, 1989: 57), потому что в нем полно напраслины: Что в лоб, что по лбу 

(Зимин, 2005: 136), Овчинка выделки не стоит (там же: 103), Много поту, да мало проку 

(там же: 100), Пустой овин не кроют (там же: 101), Verlorene Liebesmühe (Байер, 1989: 317), 

Sich die Mühe sparen (там же: 180), Wasser mit einem Sieb schöpfen (там же: 328), Leeres Stroh 

dreschen (там же: 579), беспорядка: Сыпь в суп всех круп, что-нибудь да получится (Зимин, 

2005: 102), Большие порядки ведут к большим беспорядкам (там же), Вали валом — после 

разберешь (там же), После дела за советом не ходят (там же), Rat nach der Tat kommt zu spät 

(Байер, 1989: 311) , Die Unordnung ist ein teurer Hausgenosse (там же: 311), неразберихи: 

Дальше в лес больше дров (Зимин, 2005: 118), Je tiefer in den Wald, je mehr Bäume (Кожемяко, 

2000: 10), бестолковой суматохи: Пыль столбом, дым коромыслом (Зимин, 2005: 117), Такой 

Садом, что дым столбом (там же), В нашем полку нет толку (там же: 102) и поспешности 

Поспешишь — людей насмешишь (Даль, 2005: 383), Eile mit Weile (Байер, 1989: 311). Ошиб-

ки в таком деле неизбежны: Сделали дело — надели на свинью хомут (Зимин, 2005: 101), 

Первый блин комом (там же: 106), можно попасть и в безвыходное положение Нос выта-

щишь, хвост увязнет (там же: 117), Пошло вкривь и вкось, хоть вовсе брось (там же), Куда 

ни кинь, все клин (там же). Порой случаются и неожиданные события, которые застают врас-

плох: Чего не чаешь, то скорее сбудется (Даль, 2005: 389).  

3. Конструктивный аспект: границу между беззаконием и законом трудно провести, 

потому что: Закон — что дышло, куда повернул, туда и вышло (Зимин, 2005: 83), Закон — 

паутина: муха завязнет, шмель проскочит (там же: 52), Ein Gesetz gilt nicht überall (Байер, 

1989: 111).  

4. Социально-психологический аспект: когда страх одолевает человека, он становит-

ся не похож на себя, его состояние подобно хаосу Волос дыбом стал (Даль, 2005: 186), Душа 

в пятки ушла (там же), Поджилки трясутся (там же), Сердце падает (там же), Das Herz fiel 

ihm in die Hosen (Байер, 1989: 131), Die Furcht hat tausend Augen (там же), Die Haare stehen zu 

Berge (там же). 

5. Общественно-значимый аспект: порой взаимоотношения между людьми похожи 

на хаос, потому что они часто ссорятся: Семь топоров вместе лежат, а две прялки порознь 

(Зимин, 2005: 136). 

6. Биологический аспект: такие природные стихии, как море, вода, огонь, ветер, — 

мощная сила, независимая от воздействий со стороны человека, потому что: Вода и землю 

точит и камень долбит (Даль, 2005: 679), Вода и мельницу ломает (там же), Воды и царь не 

уймет (там же), Огню да воде бог волю дал (там же), С огнем не шути, с водой не дружись, 

ветру не верь (там же), Хорошо море с берегу (там же: 191), Море — что горе: красно со 

стороны (там же). 

7. Утилитарный аспект: если не соблюдать меру, это может привести к беспорядку: 

Через край польешь, через край и пойдет (Даль, 2005: 383), Wenn’s Maß voll ist, läuft es über 

(Байер, 1989: 174), Wo kein Maß, da ist kein Bestand (там же) или нежелательным последстви-

ям в работе, т. е. хаосу Перерод хуже недорода (Даль, 2005: 383). 

Архетип «тень» и мифологема «добро — зло» 

В юнговской трактовке архетип «тень» представлен мифологическим образом об-

манщика-трикстера (трюкача). Он обладает отрицательными мировоззренческими ориенти-

рами, которые соответствуют более низкому уровню развития сознания человечества. Они 

характеризуют темную, дурную, животную сторону личности, содержат общественно не-

приемлемые и агрессивные импульсы и поступки, аморальные мысли и страсти. Порой та-



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 1, 2010 69 

кие качества скрыты и невидимы, поэтому еще более зловещи и опасны для человека (Юнг, 

1991). Желания Тени несовместимы с социальными стандартами. Она делает то, что непоз-

волительно, не соответствует нормам морали и этики в человеческом обществе, разрушает 

его идеалы, является вечным противником мира, согласия и гармонии в человеческой душе. 

Тень подталкивает нас совершать нечто такое, чего мы в нормальном состоянии никогда 

себе не позволим. Сущностная черта Тени — противостояние, во время которого испытыва-

ется и проверяется жизнеспособность человека в этом мире. Условия дисгармонии и дисба-

ланса ввергают человека в экстремальные обстоятельства, в пучину страданий, испытаний и 

стрессов. Они являются мощным фактором и движущей силой, благодаря которым в челове-

ке начинают высвобождаться, дремавшие до сих пор, скрытые, потенциальные возможности 

(Jung, 1959: 82). Тень олицетворяет главную мифологическую мистерию борьбы за блага 

между земным и подземным мирами, между Богом и Дьяволом.  

Называя этот аспект бессознательного «тенью», К. Юнг хотел не только обозначить 

его как нечто темное и зыбкое (там же). Нет тени без Солнца, и нет Тени бессознательного 

без света сознания. Тень — «нижняя», наиболее внутренняя функция человека, неизбежна, и 

он без неё нецелостен. Образуя противовес сознанию, она служит толчком внутреннего раз-

вития, источником жизненной силы, спонтанности и творческого начала в жизни индивиду-

ума. Таким противовесом, толчком внутреннего сознания, с которым вечно борется Тень, 

т. е. зло, является добро. Функция добра в этой связи — направлять в нужное русло энергию 

Тени, зла. Добро должно обуздать пагубную сторону человеческой натуры до такой степени, 

чтобы мы могли жить в гармонии с другими, но в то же время открыто выражать свои им-

пульсы, порывы, внезапные озарения, глубокие эмоции и наслаждаться нормальной, полно-

ценной, здоровой и творческой жизнью. 

Архетип «анима» и мифологема «жизнь — смерть» 

Тень, зло и его антипод добро находятся в вечной борьбе друг с другом за жизнь и 

смерть. Мифологема «жизнь — смерть» соответствует архетипу «анима». Этот архетип оли-

цетворяет собирательный эмоциональный образ женщины: молодой, неопытной, и пожилой, 

обладающей уже секретом мудрости; чистой, благонравной девы и непостоянной обольсти-

тельницы, изменницы. Это голос природы (Юнг, 1998). Образ женщины противоречив как 

сама жизнь: она подвержена перепадам настроения и эмоциональным вспышкам, живет 

предчувствиями и интуицией. В этом образе также воплощены возлюбленная, жена, храни-

тельница домашнего очага, и мать. Она наделена бесконечной способностью к любви, по-

ниманию и защите и посвящает себя служению другим, своей семье, детям, мужу. Мать 

символизирует преемственность вечной реки жизни, потому что является ее источником, 

когда пускает нового человека в мир. В этом мире он знакомится с разными сторонами ре-

альности. Сначала это беззаботное детство и иллюзорное восприятие жизни (Jung, 1959: 64). 

Его душа еще спит и находится в бессознательном состоянии. А затем человек вступает во 

взрослую жизнь и сталкивается уже с другими ее проявлениями, в которых происходит про-

явление склонностей его души и человек начинает себя осознавать. У него появляется семья, 

включается инстинкт самозащиты и сохранения своего рода. Он должен трудиться (зани-

маться земледелием, скотоводством, ремеслом), добывать себе и своей семье пропитание. 

Но человек должен помнить, что его жизнью управляет судьба и рок. Он должен быть осто-

рожен, потому что жизнь очень противоречива: непостоянна, капризна, мрачна, бескон-

трольна, беспощадна, хитра, неверна, злобна, двулика и скрытна. 

Однако мир так устроен, что жизнь человека не вечна, человек стареет и его немину-

емо ждет смерть, конец его земного пути.  

Архетип «анимус» и мифологема «могущество — слабость» 

Если архетип «анима» и мифологема «жизнь — смерть» связаны с образом женщи-

ны, которая дарит жизнь, а в конце жизненного пути наступает смерть, то архетип «анимус» 

символизирует образ сильного, волевого и смелого, бесстрашного мужчины, главы семей-



Международный институт соционики 
 

 

 
70 № 1, 2010 

ства, отца, защитника, спасителя и кормильца. Этот мужчина могущественен, ему не ведомы 

слабости. Он убежден в своей правоте, его авторитет непререкаем, его суждения разумны, 

справедливы и имеют форму здравого смысла. Мировоззрение мужчины относится к сфере 

разума (Юнг, 1991). Он жаждет власти и славы, потому что он государь, царь, закон, гроза 

всем врагам. В то же время он опора в любой критической ситуации и стимул к поиску зна-

ния и правды. С ним связаны изобилие, процветание и стабильное благополучие. Он спосо-

бен находить решения неразрешимых проблем, изыскивать неведомые силы и преодолевать 

непреодолимые препятствия. Вместе с тем Анимус упрям, держится за принципы и фор-

мальный закон, догматичен, стремится к преобразованию мира, теоретизированию, спорам и 

господству (Jung, 1959: 186). В содержание данного архетипа также входят государственные 

институты, наделенные могуществом и властью над людьми.  

Однако у сильной стороны всегда есть слабости, которые не должны быть характер-

ны мужчинам: это смирение, послушание, кротость, скромность, покорность, угодливость, 

глупость, трусость, стремление полагаться на авось. 

Архетип «самость» и мифологема «свой — чужой» 

Последний архетип «самость» связан с самосознанием человека, его самоидентифи-

кацией в окружающем мире и соответствует, по нашему мнению, мифологеме «свой — чу-

жой». Архетип «самость» действует подобно магниту на разрозненные проявления лично-

сти, процессы, организуя их как единство и целостность, которая подчинена центру — 

нашему сознанию (Юнг, 1997: 117). Самость соединяет противоположные элементы муж-

ского и женского начала, в результате чего зарождается семья, сохраняется род, появляются 

родственники, укрепляются обычаи и традиции. Образ Себя связан у К. Юнга с человече-

ской потребностью найти себя и определить пространство вокруг себя (Jung, 1959: 188). 

Чтобы найти себя, человек должен осознать и понять свою уникальную природу (свою са-

мобытность) и то, что к ней относится (Родина, дом, семья, родители, род, родня, родствен-

ники, друзья, народ, мир). Однако гармония, полнота и уравновешенность в отношениях 

между людьми — сложный процесс, достичь которого порой и нет возможности. Такая дис-

гармония в человеческих отношениях проявляется в оппозиции «свой-чужой». 

Оппозиция «свой-чужой» является культурной константой, одним из важнейших 

противопоставлений в жизни и устройстве общества, сохраняющих свое значение на протя-

жении веков (Степанов, 1997:54). Бинарная оппозиция «свой–чужой» («мы–они», «друг–

враг») лежит в основе этнического самосознания и является архетипом коллективного бес-

сознательного (Самарина, 2006: 49-50). Возможно, она является отпечатком опыта столкно-

вения людей со своими животными предками, которые воспринимались как нечто опасное и 

враждебное. Для того, чтобы выжить и обрести свою самость, нужно было, прежде всего, 

победить «чужих». Чем враги многочисленнее и опаснее, тем сильнее мотивация оппозиции 

«свой-чужой» (Гудков, 2005: 8-13). 

Поляризация сообщества по измерению «свой-чужой» конкретизируется и развива-

ется через отношения «свои, друзья и враги». Проблемы, которые возникают в связи с кри-

зисным состоянием группы или сообщества, разбивает всех участников на своих и чужих. 

Деление на своих и чужих, друзей и врагов создает ось активного противостояния, что 

нарушает целостность, гармонию и стабильность в мире (Клушина, 2004: 76). 

Таким образом, понятие и содержание архетипов наполняют коллективное бессозна-

тельное человечества и могут быть соотнесены с мифологемами. Выделенные нами пять 

мифологем обладают очень широким семантическим многообразием, неоднозначность ко-

торого проявляется в функционировании мифологем в виде бинарных оппозиций. Их вер-

бальным содержанием являются паремии. Изучение паремий поможет нам понять всю целе-

сообразность человеческого бытия на основе жизненного опыта народа.  

Л и т е р а т у р а :  

1. Аникин В. П. Русское устное народное творчество. — М.: Высшая школа, 2001. — 726 с. 



Соционика, ментология и психология личности 
 

 

 

№ 1, 2010 71 

2. Антология мировой философии: в 4 т. Т. 1. — М., 1969.— 245 с. 

3. Аристотель. Метафизика. / Пер. и примеч. А. В. Кубицкого. — М.; Л., 1934. 

4. Баевский В. С., Романова И. В., Самойлова Т. А. Русская лирика XIX — XX веков в диахронии и 

синхронии. — М., 2003. — С. 14. 

5. Байер Х., Байер А. Немецкие пословицы и поговорки: Сборник. — М.: Высш. шк., 1989. — 392 с. 

6. Большой толковый словарь русского языка (БТС) /Под ред. Д. Н. Ушакова. — М.: ООО «Изд-во 

АСТ», ООО «Изд-во Астрель», 2004. — 1268 с. 

7. Гудков Л. Идеологема «врага». «Враги» как массовый синдром и механизм социокультурной инте-

грации // Образ врага. — М., 2005. — С. 19–23. 

8. Даль В. И. Пословицы русского народа. — М.: ООО «Издательство Астрель», ООО «Издательство 

ПСТ», ЗАО НПП Ермак, 2005. — 734 с. 

9. Зимин В. И. Пословицы и поговорки русского народа. Большой толковый словарь / В. И. Зимин, 

А. С. Спирин — Ростов н/Д: Феникс, М.: Цитадель-трейд, 2005. — 544 с. 

10. Клушина Н. В. Образ врага: военная риторика мирного времени // Журналист. — 2004. — №12. — 

С. 76–77. 

11. Кожемяко В. С., Подгорная Л. И. Русские пословицы и поговорки и их немецкие аналоги. — 

СПб.: ООО «ИПЦ «КАРО», 2000. — 192 с.  

12. Кузьмина Е. А. Паремии как лингвокультурная репрезентация языковой личности (на материале 

немецкого языка). Автореферат дис. … канд. филол. наук. — Тамбов, 2002. — 25 с. 

13. Лосев, А. Ф. Знак, символ, миф — М.: Изд-во Московского ун-та, 1982. — 480 с. 

14. Лотман Ю. М., Минц З. Г., Мелетинский Е. М. Литература и мифы // Мифы народов мира: Энцик-

лопедия. Т. 1. — М., 1980.— С. 115. 

15. Платон. Сочинения в трех томах. — М., 1972. 

16. Рожкова Н. Н. В пословице правда молвится: Сборник немецких пословиц. — М.: Просвещение, 

1980. — 48 с.  

17. Самарина И. В. Коммуникативные стратегии «создание круга чужих» и «создание круга своих» в 

политической коммуникации (прагмалингвистический аспект). Дис. …кандидата филол. наук. — 

Ростов н/Д, 2006. — 158 с. 

18. Степанов Ю. С. Константы: Словарь русской культуры. Опыт исследования. — М.: Языки рус-

ской культуры, 1997. — 824 с. 

19. Трубецкой Н. С. Основы фонологии. — М.: Аспект Пресс, 2000. — 352 с. 

20. Философский энциклопедический словарь (ФЭС). / Гл. редакция: Л. Ф. Ильичев, П. Н. Федосеев и 

др. — М.: Сов. энциклопедия, 1983. — 840 с. 

21. Фрэзер Дж. Золотая ветвь. — М., 1980. 

22. Юнг К. Г. Нераскрытая самость // Юнг К. Г. Синхронистичность. — М.: Рефл-бук, Ваклер, 1997. 

— С. 117. 

23. Юнг К. Г. О психологии бессознательного // Юнг К. Г. Собр. соч. Психология бессознательного. 

М.; К., 1994. — 189 с. 

24. Юнг К. Г. Психологические типы. — М.: Университетская книга, АСТ, 1998. — 716 с. 

25. Юнг, К. Г. Психология бессознательного. — М.: Канон, 1998. — 274 с. 

26. Юнг К. Г. Архетип и символ. — М., 1991. 

27. Якобсон Р. О. О теории фонологических союзов между языками // Избранные работы. — М., 1985. 

28. Jung C. G. Von den Wurzeln des Bewusstseins. — Zurich: Rascher, 1954. 

29. Jung C. G. Archetypes of the Collective Unconscious. — London, 1959. — P. 64, 82, 187. 

 

Статья поступила в редакцию 14.01.2010 г. 


